

## تَمْهيـــــدٌ

من النادر - والممتع- أن نجد عملاً واحداً ، يجمع بين اثنين من كبار الصوفية في تاريخ الإسلام: ابن عربي ، الجيلي .. وكما هو معروف ، فكلاهما بلغ في التصوف شأواً عظيماً ، وترك ما لاحصر له من مؤلفات تستلفت أنظار متذوقي التصوفي ودراسي الأدب. وهما يعبران في نصوصهما عن رؤية صوفية عميقة للكون، ويستخدمان لغة خاصة ، آسرة ، ساحرة ببكارتها .. فماذا سنجد ، حين تلتقي الرؤيتان ، وتلتحم لغتان راقيتان ؟!

كنتُ قد بدأتُ فى تحقيق شرح الجيلى على فتوحات ابن عربى منذ سنوات طويلة، أظنّها ثمانية ؛ وكلما قطعت فيه أشواطاً، وقفتُ متردّداً فى نشره على الناس .. نظراً لما فى النصِّ من قضايا ، أقل ما توصف به ، أنها متفرّدة وخطيرة ! فأقول فى نفسى : وماذا يعود على الناس اليوم، حين نطرح قضايا كهذه ، من شأنها إثارة الجدل بين المتحمّسين للصوفية والناقمين عليهم ؟

ومرت السنونُ في انشغالي ببحوث وتحقيقات تراثية أخرى، أقبل خطراً وأكثر تلبيةً لمقتضيات ثقافتنا المعاصرة .. وبين حين وآخر، أقلب صفحات شرح الجيلي ، ثم انقلب عنه .

ولما جاء أوانُ بروز الكتاب، كانت الدوافع على إخراجه قد تكتُفت عندى .. لأمور، منها: انتشار موجةٌ من الطبعات الرخيصة لكتب الصوفية، ومن بينهم ابن عربي والجيلي. وقد احتشدت في تلك الطبعات الأخطاء،

وغابت الهوامش المفسِّرة والتعليقات ، مما يزيد تلك القصايا التى أشفقتُ منها خطورةً تتمثل فى تعميق سوء فَهُم النصِّ.. كذلك ، فالمستشرقون قد اعتنوا فعلاً بالرّاث الصوفى، واهتموا بابن عربى والجيلى ، فنظروا فى أعمالهما، وقدموا عنها بحوثاً تعبِّر عن وجهة نظرهم هم ؛ فإذا ببعضنا يتبنَّى وجهة النظر تلك، وينظر له اثنا بعيون استشراقية .. وأخيراً ، لأننى بعد طول تأمُّل، وحدت أن إخفاء جانب معين من البرّاث ، لن يعود بنفع على ورثته. فيلا بد من استعراض واف لكافة تجليات الفكر العربى ، لنرى الماضى بنظرة شاملة، واعية بكل الجوانب ، ومن بين تلك الجوانب : الفلسفة الصوفية .

وهكذا أقدمت على إخراج هذا النص محققاً -والقلب فيه ما فيه - تلافياً لإمكان خروجه مشوهاً على يد مرتزقة التراث، ومحاولةً لفهم جانب مهم من جوانب الذات بعيداً عن النظرة المستعارة من الآخر الغربي .. واستكمالاً لعملية الكشف عن منظومة الفكر العربي .

وعبد الكريم الجيلى في هذا الكتاب، يقدم تصوفاً يمتزج برؤية فلسفية عميقة، وإن شئت قلت: فلسفة مشوبة بنزعة صوفية جارفة. وقد أمعن الجيلى في هذا الجانب، حتى كاد يغلق بابه أمام من جاءوا بعده .. ففي تاريخ التصوف، لم يأت بعد الجيلى متصوف فيلسوف له نفس المذاق والعمق، وكل الذين اصطنعوا أسلوبه من بعده، عيال عليه. لكن التصوف ذاته استمر، إما بجهود سرح كالنابلسي أعادوا طرح قضاياه، أو بأحوال مشايخ كالبكرى اهتموان به المريدين وإشاعة حرارة الدين في النفوس المتجهة من الخلق إلى الحق.

و بعد .. فها هو شرح مشكلات الفتوحات يُنشر لأول مرة، مزوَّداً ببعض المقتطفات من باب الأسرار في الفتوحات المكية . بعدما بذلنا جهد الطاقة وصدق السعى ، لإخراج النصوص محقَّقة ، مضبوطة ، مفسَّرة .. وعسانا

نكون قد أضفنا للمكتبة العربية المعاصرة ، كتاباً فيه الكثير من التصوف، والفلسفة ، والأدب . أما ما سوف تُفسر عنه قراءة المطالعين له، فذلك ما نتركه للأيام .

وها هى الطبعة الثانية من الكتاب ، تأتى بعد ست سنوات من صدور طبعته الأولى ، التى لاقت فى وقتها تقديراً طيباً ، وكانت من أكثر الإصدارات انتشاراً وتوزيعاً .. ونهباً وتزويراً وتصويراً ! وقد حاولنا أن تكون هذه الطبعة أكثر من سابقتها دقةً وتصويباً وتجريراً .

والله الموفق .

يوسسف زيسسدان الإسكندرية في أكتوبر ١٩٩٨م. الموافسق جمادي الثاني ١٤١٩هـ.

## محتويات الكتاب

| γ          | بمهيد                           |
|------------|---------------------------------|
| 11         | الشيخان والكتابان               |
| ١٣         | ابن عربیا                       |
| 17         | الفتوحات المكية                 |
| ۲.         | باب الأسرار                     |
| ۲ ٤        | الجيلسي                         |
| ۲٦         | شرح الفتوحات                    |
| 44         | المقتطفاتا                      |
| ٣١         | منهـج التحقيـق                  |
| ٣٣         | أولاً : حصر المخطوطات           |
| ٣٤         | ثانيـــاً : وصف نسخ التحقيق     |
| ٣٧         | ثالثـــاً : المقابلة بين النسخ  |
| ٣٨         | رابعــاً : الهوامش والفهارس     |
| ٣٩         | خامساً: ملاحظات التحقيق         |
| ٤٠         | سادساً : النماذج والرموز        |
|            | كتاب شرح مشكلات الفتوحات المكية |
| ٦٨         | (النص المحقق)                   |
| ٦٣         | • القدمة                        |
| 19         | • الباب الأول :                 |
| <b>/</b> \ | أسرار إلهية                     |

| ٧٣  | تعريف الإنسان الكامل   |
|-----|------------------------|
| ٧٥  | حقائق الإنسان الكامل   |
| ٧٧  | العلوم اللدنية         |
| ٨٧  | • الباب الثاني :       |
| ٨٩  | حقائق الحروف           |
| 94  | مقامات الكمال          |
| 4 9 | حقائق الإنسان الكامل   |
| 99  | الإنسان الكامل والحروف |
| 1.1 | تجليات الإنسان الكامل  |
| 1.9 | • الباب الثالث :       |
| 111 | التنزيه والشبيه        |
| 110 | الجمع والفرق           |
| ١٢١ | • الباب الرابع :       |
| ١٢٣ | خلق العالم             |
| 144 | النفس الإنسانية        |
| ١٣٨ | أسرار البسملة          |
| 189 | تركيب الموجودات        |
| 128 | • الباب الخامس:        |
| 120 | سر کن                  |
| 127 | عبارات صوفية           |
| 101 | تصرف الأولياء          |
| 102 | رجوع الأمر             |

| 104   | • الباب السادس:     |
|-------|---------------------|
| 109   | الروح وتنزلات الذات |
| 171   | الإنسان نسخة الحق   |
| ١٦٥   | الإنسان نسخة الخلق  |
| 179   | • الباب السابع:     |
| ۱۷۱   | عالم الأحسام        |
| ۱۷٤   | بدء الخلق وآخره     |
| ۱۷٦   | إشراقات الإنسان     |
| 181   | الحواس الخمس        |
| ١٨٤   | باطن الجسم وظاهره   |
| ۱۸۰   | أقسام الجسم         |
| ١٨٧   | عمر الأرض           |
| ١٨٩   | إشارة               |
| ١٨٩   | خلود الجنة والنار   |
| 191   | • الباب الثامن :    |
| ۱۹۳   | الجسم والجسد        |
| 192   | البرزخ              |
| 199   | كرامات              |
| ۲۰۱   | الخيال              |
| ۲.0   | • الباب التاسع :    |
| ۲.۷   | الوالج والمارج      |
| ۲ • ۹ | إبليس و آدم         |

| ۲۱.        | الأركان الأربعة                  |
|------------|----------------------------------|
| <b>717</b> | معصية إيليس                      |
| 412        | أحوال الجن                       |
| Y 1 Y      | • الباب العاشر:                  |
| 719        | الأنوار العلوية                  |
| 771        | الملائكة المهيمة والمحكمة        |
| 779        | مقتطفات من الباب ٥٥٩ من الفتوحات |
| 444        | كُشَّافات التحقيق:               |
| 7.1        | كَشَّاف الآيات الفرآنية          |
| ۲۸۳        | كَنْـًاف الأحاديث                |
| 47.5       | كَشَّاف المصطلحات                |
| <b>7</b>   | كُشَّاف الأعلام                  |
| PAY        | كَشَّاف الفوافي                  |
| 791        | مراجع التحقيق والدراسة           |
| <b>799</b> | محتويات الكتاب                   |

## الشيخان

ابن عربي ، الجيلي

والكتابان

الفتوحات ، الشرح

تشتمل الصفحات التاليات على دراسة موجزة ، نتعرض فيها لبعض النقاط التى تُسهم فى قراءة النص المحقق قراءة أكثر وعياً وفهماً .. فنتوقف عند ابن عربى، وكتابه الفتوحات ، وبابه التاسع والخمسين بعد الخمسمائة، وهو البابُ الجامع الذى جعله ابن عربى بعنوان : باب الأسرار .. كما نتوقف عند الجيلى ، وشرحه للفتوحات وبابها المعنون بالأسرار .

### ابنُ عَرَبي

هو شيخ الصوفية الأكبر: محيى الدين أبو بكر محمد بن على بن محمد بسن أحمد الطائى الحاتمي المرسى، الشهير بابن عربي (١) .. وُلد في مَوْسية بالأندلس يوم الإثنين ١٧ رمضان سنة ٥٦٠، وتوفى ليلة الثاني والعشرين من ربيع الآخر سنة ٦٣٨ هجرية، بدمشق .. ودفن بسفح جبل قاسيون .

ولايمكن أن نضع ترجمة كاملة لابن عربى، فحياته الزاخرة، ومئات الصفحات التي كتبها عنه المؤرخون والدارسون ، يجعلان عملية الترجمة له هنا أمراً يضيق عنه المقام . لذا، فسنكتفى ببعض الإلماحات الموجزة عنه، تاركين المجال لمن رغب في مزيدٍ من التعرف إلى الرجل وأعماله، لأن يرجع إلى مصادر ترجمة ابن عربى والبحوث الخاصة بتصوفه (٢) .

<sup>(</sup>١) حرت العادة في المشرق العربي بالإشارة إلى الشيخ الأكبر بلقب ابن عربي بدون ألف ولام، تمييزاً له عن الفقيه ابن العوبي الذي يتفق معه في الاسم واللقب.

<sup>(</sup>۲) جمع الدكتور صلاح الدين المنجد كثيراً من مظان ترجمة ابن عربى فى مقدمته لكتاب الدور (۲) الثمين فى مناقب الشيخ محيى الدين وأضاف إليها محققو سير أعلام النبلاء المزيد عند ترجمة الذهبى له (بحلد ۲۳ هامش صفحة ٤٨) وبخصوص البحوث المعاصرة حول ابن عربى وتصوفه، يمكن الرجوع إلى ما كتبه لفيف من الأساتذة ، فى الكتاب التذكارى الذى صدر فى الذكرى المتوية لابن عربى (القاهرة ١٩٦٩).

مشأ ابن عربى فى بيت علم، ودرس علوم الديس مى لشبونة و أشبيلية وزار قرطبة ومصر وبيت المقدس ومكة وبغداد وبالاد الروم، ثم استقر مى دمشق حتى ليلة وفاته .

وتلقى الشيخ الأكبر التصوف، وسلك طريق الولاية ، على يد شيخه أبسى مدين الغوث أحد كبار صوفية المغرب العربى ، وكان يعيش بمدينة بجاية واشتهر بها كصوفى جليل القدر ، ورويت عنه كرامات كثيرة .. والراحح أن ابن عربى التقى به وهو فى طريقه لتونس سنة ، ٩٥ هجرية، فتعلّق به تعلّق المريد بالشيخ ، وظل يذكره ويحكى وقائعه فى معظم مؤلفاته، ومنها الفتوحات المكية .. وسوف تقابلنا فى النص المحقق بعض عبارات أبى مدين التى يرويها ابن عربى. وتوفى الشيخ أبو مدين سنة ٧٩٥ هجرية، وبقى ابن عربى مخلصاً كل الإخلاص لذكراه، و لم يتحدث عن شيخ من معاصريه بهذه الحرارة وهدا التقدير، اللذين تحدّث بهما عن أبى مدين الغوث (١)

وبعد ترقّیه فی سماء الولایة ، ظل ابن عربی موضوعاً للجدل حول صحة عقیدته وسلامة مذهبه. و کان أول مَنْ أثار هذا الجدل ، الفقیه جمال الدیسن بس الخیاط الیمنی، الذی کتب هسائل فی کتاب أرسله إلى العلماء فی بلاد الإسلام، فکتب العلماء ردودهم علیها، وشنّعوا علی مَنْ یعتقدها، فلما شنّعوا ، صَّرح بأنها اعتقادات ابن عربی .. و یذهب الفیروزابادی صاحب القاموس – وهو من أكبر المدافعین عن ابن عربی – إلى أن ابن الخیاط ذكر فی مسائله عقائد زائفة و مسائل خارقة لإجماع المسلمین ، ولیست من آراء ابن عربی فی شئ. ثم يقول : وما أنكر علی الشیخ إلا بعض الفقهاء القح ، الله ن لاحظ فسم فی

<sup>(</sup>۱) د. عبد الرحمن بدوى : أبو مدين وابن عربى (الكتاب التذكارى لمحيى الديس ابن عربى) ص ۱۱۵ وما بعدها .

شرب المحققين، وأما جمهور العلماء والصوفية فقد أقروا بأنه إمام أهل التحقيق والتوحياد. (١) ولايزال الخلاف يدور حول عقيدة ابن عربى، حتى وصل الأمر، اليوم، إلى مناقشة هذه القضية في مجلس الشعب المصرى! وهو محلس نصفه من العمال والفلاحين .. ولا أدرى حقاً ، من أين تتأتى لهؤلاء القدرة على السباحة في بحار ابن عربى ، أو التحليق في بحراته الشاسعة ؟

ترك ابن عربى مائتين وواحداً وخمسين مؤلفاً ما بين كتاب ورسالة ، حسبما ورد في إجازة كتبها سنة ١٣٢ هجرية (٢). أو خمسمائة كتاب على حد قول عبد الرحمن جامى في نفحات الأنس أو أربعمائة على ما ذكره الشعراني في اليواقيت والجواهو . وقد رصد له بروكلمان نحواً من مائة وخمسين مؤلفاً باقياً في الخزائن الخطية ، نشر منها إلى اليوم قرابة الستين (٢) .. وكان ابن عربى - كما يقول الدكتور أبو العلا عفيفي - قد أحاط بالنزاث الفلسفي الإسلامي إحاطة تامة، لكنه لم يشغل نفسه بالتأليف في الفلسفة ، إلا من حيث ما يجد صلة بينها وبين بعض ما يوافق أو يخالف روح مذهب. ولكن شغله الشاغل كان التأليف في التصوف الذي وقف كل علمه على خدمته، وقد بدأ التاليف في التصوف منذ دخوله الطريق، وسار في التأليف على نهج تدريجيًّ، فكتب أولاً الكتب والرسائل الصغيرة حول موضوعات خاصة، مثل

<sup>(</sup>۱) انظر اليواقيت والجواهر في علوم الشيخ الأكبر للشعراني ۱۰/۱ .. وقد وضع الفيروز آبادي كتاباً يرد فيه هجوم ابن الخياط على ابن عربي، وجعله بعنوان: الاغتباط بمعالجة ابن الخياط .

<sup>(</sup>۲) قام الدكتور. أبو العلا عفيفى بنشرها فى بحلة كلية الآداب ، جامعة الإسكندوية ، المحلد الشامن (سنة ١٩٥٤) .. ويقول الأستاذ عباس عَزَّاوى إنه رأى فى خزائن استنبول رسائل فى أسماء مؤلفات ابن عربى (محيى الدين بن عربى وغلاة التصوف ، الكتاب التذكارى ، ص ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) د. عفیفی : ابن عربی فی دراساتی (الکتاب التذکاری) ص ۲۱.

كتاب التدبيرات الإلهية الدى وصعه في المملكة الإنسانية ، و كتباب مواقع النجوم الدى وصعه في إرشاد السالك للطريق الصوفي ، ورسالة الخلوة التي وضعها فيما يجب على المريد في خلوته، و كتاب عنقاء مغرب الذى وضعه في الولاية؛ ورسائل أخرى قصيرة وضعها في تفسير بعض الآيات القرآنية، أو بعث بها إلى أصدقائه استجابة لطلب منهم ، أو رداً على أسئلتهم .. وفي الشطر الثاني من حياة ابن عربي، وهو الشطر الذي قضي معظمه بدمشق وبعضه بمكة، ظهر إنتاجه الناضج الخصب في التصوف، ومنها كتابه فصوص الحكم الذي يمثل خلاصة مذهب ظل يضطرب في نفسه - كما يقول الدكتور عفيفي - نحواً من أربعين عاماً. فلما ظهر الفصوص سنة ١٢٧ هجرية، أذهل المسلمين وأثار من نفوسهم الحيرة والشك، كما أثار الإعجاب والتقدير . ولم يكن ظهور المنصوص مجرد طفرة لم يسبق لها تمهيد، فقد مُهد ابن عربي للأفكار الرئيسية فيه بمؤلفاته الصغرى، ولكن أعظم تمهيد له، كان بكتابه : الفتوحات المكية (١)

### الفُتوحَاتُ الـمَكَّيَّةُ

من الصعب قبول ما يدكره الدكتور عفيفى - وهو واحدٌ من أفضل دارسى ابن عربى - حول الصلة بين فصوص الحكم و الفتوحات المكية حيى يجعل من الفتوحات تمهيداً للفصوص . فهو رأى خاطئ من عدة وجوه، أولها أن ابن عربى كتب الفتوحات بعد الفصوص ! فتاريخ خروج فصوص الحكم هو ٦٢٧ هجرية ، أما الفتوحات فقد كتبها ابن عربى بخطه مرتين ، الأولى

<sup>(</sup>۱) د. عفيمى : الفتوحات المكية لمحيى الدين بن عربى (مقال بسلسلة تراث الإنسانية - الجحلد الأول) ص ۱٦٠

سنة ٦٢٩ هجرية، والأخرى سنة ٦٣٦ هجرية (١) ، وكلا التاريخين تبال لكتابين الفصوص فكيف يكول التالى تمهيداً للسابق ؟ وبالوجه الثانى، فإن الكتابين يعكسان روح ابن عربى بشكل متقارب، ويعبران عن رؤيته الخاصة، فلا يمكن مثلاً أن نتبع تطور أفكار ابن عربى من الفصوص إلى الفتوحات أو العكس ، بل الفارق الأساسى بين الكتابين هو تفصيل الفتوحات وإجمال الفصوص لأفكار ابن عربى . فهو فى الفصوص يوجز القول فيما أسهب فى تفصيله بالفتوحات، وتلك ظاهرة متكررة فى مؤلفات المسلمين ، ويضيق المحال هنا عن استعراض أمثلتها الكثيرة .. ومن هنا يصعب قبول فكرة أن الفتوحات تمهيد الفصوص . وثمة وجة آخر يقدح فى رأى الدكتور عفيفى، وهو طبيعة عملية التأليف عند ابن عربى، فالشيخ الأكبر لم يكن على هذا النحو من العقلانية والمنطقية فى جهده التأليفى ، بل كان يكتب بحسب ما تفيض به نفسه ويتوجّه إليه قلبه – ناهيك عما يذكره فى الكتابين من أنهما كتبا بمدد إلهى (٢) – وفى هذه الحالة يصعب القول أن ابن عربى كان يسير بنوع من القصدية التى تجعله هذه الحالة يصعب القول أن ابن عربى كان يسير بنوع من القصدية التى تجعله هذه الحالة يصعب القول أن ابن عربى كان يسير بنوع من القصدية التى تجعله هذه الحالة يصعب القول أن ابن عربى كان يسير بنوع من القصدية التى تجعله هذه الحالة يصعب القول أن ابن عربى كان يسير بنوع من القصدية التى تجعله هذه الحالة يصعب القول أن ابن عربى كان يسير بنوع من القصدية التى تجعله هذه الحالة يصعب القول أن ابن عربى كان يسير بنوع من القصدية التى تجعله هذه الحالة يصعب القول أن ابن عربى كان يسير بنوع من القصدية التى تجعله علمة الحالة يصعب القول أن ابن عربى كان يسير بنوع من القصدية التى تحمله التمارك الفصوص عموسوعة صوفية هائلة كالفتورات.

وتعدُّ الفتوحات المكية من أشهر النصوص الصوفية في الإسلام، بل لعلها

<sup>(</sup>۱) انظر نماذج مخطوطات الفتوحات التي قدمها د عثمان يحيى في مقدمة تحقيقه للفتوحات (الهيئة العامة للكتاب - السفر الأول) وتوجد النماذج نفسها - وعليها تاريخ الانتهاء من الكتاب - في مقالة د . عفيفي السابقة ، ص ١٦٤.

<sup>(</sup>۲) يقول ابن عربى فى مقدمة الفصوص ما نصه: أما بعد فإنى رأيت رسول الله على أنه مم مبشرة أريتها فى العشر الآخر من المحرم سنة ۲۲۷ بلمشق ، وبيده كتاب فقال : هذا كتاب فصوص الحكم ، خله واخرج به إلى الناس ينتفعون به . فقلت : السّمْع والطاعة .. وفى الفتوحات المكية الكثير من العبارات التى تشير إلى أن : الحق تعالى ، يُملى لنا على لسان ملك الإلهام، جميع ما نسطره ..

الأشهر على الإطلاق . وسبب تسميتها بهذا الاسم ، يفصح عنه ابن عربى قائلاً : كنت نويت الحج والعمرة (١) ، فلما وصلت إلى أم القرى – مكة - أقام الله سبحانه وتعالى في خاطرى ، أن أعرف الولى بفنون من المعارف عند تطوافى في بيته المكرم .

وهناك عبارات كثيرة في الفتوحات تشير إلى أن الشيخ الأكبر كان يكتب فتوحاته بإلهام إلهي ، لا عن تقليد للغير أو تفكير شخصى. يقول ابن عربي في الباب ٤٨ : إعلم أن ترتيب أبواب الفتوحات لم يكن عن اختيار ، ولا عن نظر فكرى، وإنما الحق تعالى يملي لنا على لسان ملك الإلهام جميع ما نسطره، وقد نذكر كلاماً بين كلامين ، لا تعلق له بما قبله، ولا بما بعده، وذلك شبيه بقوله سبحانه وتعالى «وحافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى» بين آيات طلاق ونكاح وعدة ووفاء . ويقول في الباب ٣٦٧ : وليس عنامنا بحمد الله تعالى تقليه إلا للشارع ينظ . ويقول في الباب ٣٦٠ : وغزائنه، فإنني أعطيت مفاتيح الفهم والإماماد منه، كل ذلك حتى لا أخرج وخزائنه، فإنني أعطيت مفاتيح الفهم والإماماد منه، كل ذلك حتى لا أخرج عن مجالسة الحق تعالى ومناجاته بكلامه . ويقول في الباب ٣٦٦ : إن جميع ما أكتب في تآليفي ليس عن روية ، وإنما هم ونفث في روعي على يه ملك الإنمام . ويقول في الباب ٣٦٦ : إن جميع ما الإنمام . ويقول في والقاء رباني، أو نفش روحاني في روح كياني ، كمل ذلك من الملاء الحي والقاء رباني، أو نفش ووحاني في روح كياني ، كمل ذلك بككم الارث للأنبياء والتبعية هم، لا بحكم الاستقلال ..

<sup>(</sup>۱) بدأ ابن عربي رحلته المكية سنة ٩٨ ه هجرية، وظل يكتب الفتوحمات خملال ثممان وثلاثمين سنة.

تقع الفتوحات مى ٣٧ سفراً ، بحسب سنحة قونية التى خطها ابن عربى بيده سنة ٦٣٦ هجرية . وقد طُبعت فى مصر مرتين ، الأولى سنة ١٢٩٣ هجرية، والأخرى سنة ١٣٩٩ هجرية .. ومنىذ سنوات ، قرابة عشرين، بدأ الدكتور عثمان يحيى تحقيق الفتوحات المكية فى أسفار صدر منها حتى اليوم ١٧ سفراً ، ولا يُتوقع اكتمالها خلال عشرين سنة قادمة ا

يقول الدكتور عفيفى: يكاد من المستحيل وصف كتاب الفتوحات من حيث مادته باكثر من أنه موسوعة ضخمة في العلوم الدينية والتصوف وعلوم الأوائل. وهو عرض شامل للثقافة الدينية، والناظرون في هذا المنجم الفنى الحافل يستخلصون الكثير عما أودع فيه من ثمين العناصر، كلّ بحسب منزعه ومشربه (١) .. ريقول الشيخ عبد الوهاب الشعرانى: إعلم يا أخى أننى طالعت من كتب القوم مالا أحصيه، وما وجدت كتاباً أجمع لكلام أهل الطريق، من كتب الفتوحات المكية (٢) .. وفى وصف الفتوحات مالاحصر له من عبارات التبحيل التى قالها الصوفية المتأخرون عن ابن عربى (٢) .

وقد قامت عدة أعمال صوفية حول الفتوحات .. فقد اختصرها الشعراني في كتابٍ بعنوان لواقع الأنوار القدسية المنتقاة من الفتوحات المكية<sup>(3)</sup> ثم اختصر المختصر مرة ثانية ، وجعله في كتابٍ بعنوان الكبريت

<sup>(</sup>١) د. عفيفي : الفتوحات المكية لمحيى الدين بن عربي ، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) الشعراني : الكبريت الأحمر في علوم الشيخ الأكبر ، المقلمة.

<sup>(</sup>٣) انظر قائمة المؤلفات التي انتصرت لابن عربي ، في مقالمة عباس عزاوى : ابن عربي . . ص ١٤٧

<sup>(</sup>٤) توجد نسخة مخطوطة من هذا الكتاب بدار الكتب المصرية (رقم ١٤٦ محاميع / تصوف) بعنوان: سواطع الأنوار القدسية فيما صدرت به الفتوحات المكية

الأحمر من علوم الشيخ الأكبر ونسج عبد القادر بن قضيب البان على منوالها كتاباً بعنوان الفتوحات المدنية وهو كتاب مدحه شيخ الإسلام ابن زكريا بقوله (من الطويل):

فُتُوحَــاتُ شَيْخِــى غَـادةٌ مَــدَنِيـّـةٌ

كَسَتْهَا نَفِيسَاتُ الْعُلُومِ مَلاَبِسَا

فَ لَا عَجَبٍ لَوْ تَشْتَهِيهَا نُفُوسُنا

وأبْحَساثُهَا أَبْسادَتْ إلَيْنَا نَفَائِسَا

فَلُّله دَرُّ الشَّيْخ ، أَكْبَر عَصْدرهِ

بِأَنَفْ اسِبِ لأَزَالَ يُحْسِي الْجَسَالِسِسا(١)

## بَابُ الْأَسْسَرَارِ

تتألُّف الفتوحات المكية من ٥٦٠ باباً، والباب الأخير منها يبدو كملحــق

<sup>(</sup>١) المحبى : تاريخ خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر (القاهرة ١٢٨٢ هجرية) ٣/ ٤٦٥.

<sup>(</sup>۲) د. عفیفی : ابن عربی فی دراساتی (الکتاب التذکاری) ص ۲۵.

Michel Chodkiewicz: The Futuhat Makkiyy and ther Commentators. (\*)

هده الموسوعة الصوفية ، فهو عبارة عن مجموعة وصايبا للمريد ، قد لاتتصل ببقية الأبواب اتصالاً مباشراً، وقد طُبع هدا الباب طبعة مستقلة مؤخراً بعنوال الوصايا(') .

أما من حيث الوحدة العضوية لأبواب الفتوحات فالباب ٥٥٥ هو ختام تلك الأبواب. وقد جعله ابن عربى بعنوان في معوفة أسوار وحقائق من منازل مختلفة (٢)، وقال في مقدمته (٣): إن هذا الباب من أشرف أبواب هذا الكتاب، هو الباب الجامع لفنون الأنوار الساطعة، والببروق اللامعة، والأحوال الحاكمة، والقامات الراسخة، والمعارف اللانية، والعلوم الإلهية، والمنازل المشهودة، والمعاملات الأقلسية، والأذكار المنتجة، والمخاطبات والمنازل المشهودة، والمعاملات الأقلسية، والأذكار المنتجة، والمخاطبات المبهجة، والنفثات الروحية، والقابلات الروعية، وكل ما يعطيه الكشف، ويشهد له الحق الصرف ضمّنت هذا الباب، جميع ما يتعلق بأبواب هذا الكتاب وهكذا يشير لنا ابن عربي بأن هذا الباب التاسع والخمسين وخمسمائة الكتاب وهكذا يشير لنا ابن عربي بأن هذا الباب التاسع والخمسين وخمسمائة – الدى عُرف بباب الأسرار – هو خلاصة الفتوحات.

وهدا الجزء من الفتوحات ، أو خلاصتها ، يعدُّ من وجهة النظر الصوفية اية من آيات البيان الصوفى الرائع ، وهو يبلغ فى النضج التعبيرى درجة لايكاد يدحق بها بصِّ صوفى آخر .. وقد تركُّزت فيه خصائص كتابات ابس عربى على محو لامتيل له، مما يجعلنا نتوقَف بعض الشئ عند تلك الخصائص

\* أول ما يظهر من خصائص التعبير الصوفى فى باب الأسرار هو طابع الرمزيه والإيجاز اللفظى الشديد .. فعلى سبيل المثال، حين يريد ابن عربى أن

<sup>(</sup>١) بشرنه مؤسسة الأعلمي بييروب

<sup>(</sup>٢) ابر عربي · الفتوحات المكية (دار الكتب العربية) ٤/ ٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق. ص ٣٢٧

يصوِّر حال الصوفى الذى يقبل على ربه، وكيف يفارق هذا الصوفى الدنيا بهمَّته، فلا يصير له مطلب إلا الله. يرمز لهذا الإقبال على الله، بطرق الباب. ويرمز لتخلية النفس عن شواغل الدنيا، بالفراق.. فيقول: الطارق مُفارق!

\* والخاصية الثانية تقوم على الأولى ، إذ أن اتصاف نص ابن عربى بهذا القدر من الإيجاز والرمزية ، يجعله أهلاً لما حصر له من تأويلات ومضامين تنتجها المستويات المتعددة لقراءة النص . فهى كتابة تحمل ما لاحصر له من أوجه ومعان ، وبإمكان القارئ للنص الذي سنقرأه بعد قليل ، أن يلاحظ على سبيل المثال - تلك المستويات الدلالية والتأويلات التي علقنا بها على قول الشيخ الأكبر : نزول الحمام يقيد الأقدام !

\* كما يكشف النص الصوفى فى باب الأسرار عن طريقة ابن عربى الخاصة فى التضمين، فهو يمزج كلامه بالألفاظ القرآنية بطريقة مثيرة، تجعل المطالع يتردَّد بقوة بين المراد القرآنى الذى تحتَّمه دلالة السياق فى الآيات، وبين مراد ابن عربى حين وضع ألفاظ الآيات فى سياقه المبتكر . وهذه الخاصية تظهر فى نصوص ابن عربى بشكل عام، لكنها لاتبدو بمثل هذا القدر من مهارة التضمين وبلاغة التركيب اللذين نراهما فى هذا الباب من الفتوحات .

\* كما تظهر خاصية قريبة من السابقة، لكنها تعتمد على النقول الصوفية، حيث نرى في الباب استخداماً بارعاً لعبارات الصوفية السابقين على الشيخ الأكبر، فهو يضمها إلى كلامه بنوع فريد من التناص الذي تتخذ فيه العبارات الصوفية المأثورة، دلالة تختلف، وقد تكون أعمق، عما كان يريده قائلها الأول. ويمكن الرجوع، كمثال لذلك، إلى توجيه ابن عربي الباهر لعبارة شيخه أبي مدين: المريد مَنْ يجد في القرآن ما يريد.

\* وفي إطار الخصائص السابقة ، تظهر في نصوص الباب سمية أسلوبية وبلاغية مميزة ، هي الولع بالجناس فنجد ابن عربي ينظم إشاراته في عبارات سجعية حرسيَّة الإيقاع، فيقول صلصلة الجرس ، عين حمحة الفرس ولنا على هذا القول تعليق و تأويل ، اثبتناه في هوامش التحقيق.

\* وخاصية أسلوبية أخرى ، تتمثل في سعى ابن عربي إلى اللغة ذات البكارة. فهو ينفض عن اللفظ كل التراكمات الدلالية السابقة عليه، ويرجع إلى الجذور الاشتقاقية للألفاظ، ليعيد تركيبها في إطار حديد يتفجّر فيه اللفظ المستخدم بدلالات حديدة ، ومفتتحاً مرحلة حديدة من المراحل التي تطوّرت خلالها اللغة الصوفية (۱).

\* وفى الألفاظ أيضاً، تظهر خاصية فريدة لانجدها قبل ابن عربى. هى شغفة باستغلال المعانى ذات اللفظ الواحد، وهى ظاهرة تُعرف عدد المستغلير باللغة بد: ها يتفق لفظه ويختلف معناه . لكن ابن عربى، الذى يرجع للجدور اللفظية ، استطاع أن يستخدم هذه العملية بشكل فريد، وبأمثلة لانواها عند غيره .. فمن ذلك استغلاله لتشابه ألفاظ (الحرب / المحاريب) و (الضرر / المحاريب) و غير ذلك .

\* كما يكشف النص عن خاصية شهيرة في أسلوب ابن عربي، وهي الإستخدام المتكرر لقضايا علم الكلام والفلسفة والفقه. وهو استخدام خاص يقوم فيه ابن عربي بتفريغ القضية من مفاهيمها السابقة ، ويتوجه بها محومهم حديد يخدم مراميه .

<sup>(</sup>١) محصوص اللغة الصوفية وتطورها ، انظر كتابنا

المتواليات : دراسات في التصوف (الدار المصرية اللبنانية ، الطبعة الأولى ١٩٩٨) .

.. تلك هى أهم خصائص لغة ابن عربى كما ظهرت لنا فى عبارات الباب ٥٥٩ من كتابه الفتوحات وهو الباب ، كان موضوع شرح عبد الكريم الجيلى .

### الجيلي

لن نُسرف هنا في الحديث عن الجيلى ، فقد سبق لنا إصدار كتابين عنه ، الأول كان يرتجم له ويستعرض لطائف من تصوفه ، وجعلناه بعنوان عبد الكريم الجيلى فيلسوف الصوفية (١) والآخر يتناول فكره الصوفى مقارناً بابن عربى والسهروردي وابن سبعين وابن الفارض، وكان بعنوان الفكر الصوفى عند عبد الكريم الجيلى (٢) . لذا ، سنوجز القول هنا ، ونكتفى بتعريف موجز للرجل وأعماله.

هو قطب الدين عبد الكريم بن إبراهيم الجيلى ولد أول محرم سنة ٧٦٧ هجرية ببغداد ، ورحل إلى فارس والهند والجزيرة العربية ومصر وفلسطين، ثم استقر في بلاد اليمن حتى وفاته بمدينة زبيد سنة ٨٢٦ هجرية .

وفي بلاد اليمن التقى الجيلى بأفراد مدرسة صوفية كبيرة ، على رأسها شيخه شرف الدين الجيرتي المتوفى ٨٠٦ هجرية ، وقد تعلّق الجيلى بهذا الشيخ على نحو قريب من تعلّق ابن عربى بأبى مدين، فذكره كثيراً في كتبه، ولم يقل عن شخص آخر أنه شيخه .. وقد ألف الجيلى قصائد عديدة في مدح شرف الدين الجيرتي .

<sup>(</sup>١) صدرت طبعته الأولى ضمن سلسلة أعلام العرب عن الهيئة المصرية العامة للكتباب (القاهرة ١) صدرت طبع في بيروت .

<sup>(</sup>٢) صدرت طبعته الثانية ضمن سلسلة تواثنا (دار الأمين ١٩٩٨).

ويهمنا هنا أن نلفت النظر إلى ذلك الخلط الذى يقع دائماً بين عبد الكريم الجيلى ، والإمام عبد القادر الجيلانى .. فمع أن كلاهما يُعرف بسالجيلى والجيلانى ، إلا أن الإمام عبد القادر سابق على الجيلى بقرنين من الزمان أو أكثر ، فقد توفى ببغداد سنة ٢١ ه هجرية . ولكى نخرج من هذا التشابه بين الرحلين فى المشرب واللقب ، اعتدنا أن نشير إلى الإمام عبد القادر بلقب الجيلانى وإلى عبد الكريم بلقب الجيلى حيث أن الأول يُنسب إلى جيلان نفسها، أما عبد الكريم فينسب لأهلها الذين أقاموا ببغداد، وقد حرت عادة المؤرخين بإطلاق لقب جيلانى على من هو منتسب لجيلان، وإطلاق لقب جيلى على من هو منتسب للملها .. وكان من لطائف المقادير أن كلا الرحلين صار موضوعاً لرسالتى الجامعيتين ؛ فكان الجيلى موضوع بحثى للماحستير، وكان موضوع بحثى للماحستير، وكان الجيلانى موضوع بحثى للماحستير، وكان الجيلانى موضوع بحثى للماحستير، وكان الجيلانى موضوع بحثى للماحستير، وكان

ترك عبد الكريم الجيلى قرابة الثلاثين كتاباً ورسالة ، إلى حانب قدر كبير من القصائد الصوفية التى نأمل قريباً فى جمعها بديبوان واحد .. وأهم كتبه وأكثرها شهرة وتداولاً هو الإنسان الكامل فى معرفة الأواخر وهو كتاب فى جزئين ، حاول الجيلى أن يجعل منه دائرة معارف صوفية فلسفية، وأضفى عليه منهجية فى عرض الموضوعات - وهى سمة لانجدها فى فتوحمات ابن عربى - وزوده بتعريف دقيق للمصطلحات .. لكن الكتاب امتماز أيضاً برمزية ثقيلة ، ومبهمات لفظية ، مما لايجعل قراءته عملاً سهلاً .

وأضخم كتب الجيلى من حيث الحجم هو القاموس الأعظم والناموس الأقدم في معرفة قُدر النبي الله وهو يقع في أربعة وأربعين جزءاً، معظمها اليوم مفقود ، والباقي لايزال مخطوطاً، ومن أجزاء هذا الكتاب :

\* لوامع البرق الموهن.

- \* روضات الواعظين.
- \* قاب قوسين وملتقى الناموسين.
  - \* لسان القدر بنسيم السَّحُر.
- \* سرُّ النور المتمكِّن في معنى قوله ﴿المؤمن مرآة أخيه ﴾
  - \* شمس ظهرت لبدر.

ومن وراء ذلك، للجيلى مجموعة مؤلفات أخرى متنوعة الأحجام والقيمة، وكلها - كمؤلفات ابن عربى - مقصورة على التصوف دون غيره من العلوم والفنون.. ومن تلك التآليف: الكهف والرقيم في شرح بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن المناظر الإلهية، غنية أرباب السماع وكشف القناع عن وجوه الاستماع، إنسان عين الجود، كشف الستور عن مُخدرات النور، مسامرة الحبيب ومسايرة الصحيب، أمهات المعارف وجنة المريد والعارف، المملكة الربانية المودعة في النشأة الإنسانية، بحر الحدوث والقدم وموجد الوجود والعدم، عيون الحقائق في كل ما يحمل من علم الطرائق، حقيقة الحقائق التى هي للحق من وجه ومن وجه للخلائق .. وقد وردت إشارات إلى بعض هذه الكتب في شرح الجيلي للفتوحات.

## شُرْحُ الفُتوحَاتِ

فى النزات العربى أشكالٌ متنوعة من الشروح ، فهناك الشرح على طريقة (قال .. أقول) وهـو يعتمـد على إيـراد العبـارة الأولى مـن الفقـرة المشـروحة ، مسبوقة بلفظ أقـول وهـى طريقـة تجعـل مسبوقة بلفظ أقـول وهـى طريقـة تجعـل

النص الشارح لاينقل النص المشروح بكامله. وهناك شرح الفقرة الذى يعمد فيه الشارح إلى الإشارة إلى الفقرات الأصلية بعبارة مشل قوله .. إلى قوله .. ون أن يذكر نص الفقرات التي يشرحها ، وهي طريقة لاتستخدم إلى في شروح النصوص فائقة الشهرة ، مما لا يحتاج معه لإيراد النص المشروح ؛ أو النصوص ذات الحجم الكبير ، مما يعسر معه إيراد المشروح. وهناك المشوح المنووج الذى يورد فيه الشارح كلمات النص الأصلى داخل فقرات الشرح، وهي طريقة لاتصلح في الغالب إلا عند شرح النصوص الصغيرة الحجم .. وأياً ما كان من شكل الشرح، فالغالب على الشروح ، هو شعور الشارح بأنه أقل منزلة من المؤلف ، أو هو منه بمرتبة التلميذ والتابع ؛ وهي مسألة ضمنية لا تذكرها الشروح ، بل تظهر بين ثناياها بشكل أو بآخر .. هذه المسألة ، لا تظهر عند الجيلي !

أراد الجيلى أن يشرح الفتوحات التى وصفها فى مقدمة شرحه بأنها:
أعظم الكتب المصنفة فى هذا العلم – التصوف – نفعاً ، وأكثرها لعجائبه
جمعاً ، وأجلها إحاطة ووسعاً . لكنه لاحظ أن ابن عربى : لم ينزل يتكلم فى
هذا الكتاب عن حقائق الأشياء ، حتى آل به الأمر إلى الإسهاب والإطناب
. . ثم لاحظ أن ابن عربى : صرّح بأنه جمع معانى العلموم المبسوطة فى
الكتاب ، وجعلها مرموزة فى الباب التاسع والخمسين بعد الخمسمائة . .
فعمد إلى هذا الباب ، قاصداً بشرحه : حَلّ جميع مشكلات الكتاب . .

و لم يعتبر الجيلى نفسه مجرد شارح للكتاب، و لم يَر فى نفسه أقل من ابن عربى ، فهو أولاً وأخيراً يريد - بنص قوله- أن : يمنح عباد الله شرباً من عباب المعارف ، ويظهر هم حلاوة العلم بنزتيب الحكمة والآلاء والعوارف . لهذا لم يُجد الجيلى خَرَجاً فى مخالفة آراء بن عربى، وفى انتقاد ما ذهب إليه

الشيخ الأكبر ، وفي وصف صاحب الفتوحات بأنه سها عن بعض الحقائق التي يذكرها هو في شرحه .. بل إن الأمر وصل بالجيلي لدرجة توجيه مقاصد ابن عربي وألفاظه ، إلى حيث يرى هو ويريد !

وهكذا يضعنا شرح الجيلى أمام اثنين من كبار الأولياء ، كلاهما يشعر بتفرده واستقلاله، وكلاهما يرى في نفسه الإنسان الكاهل في عصره ، هي المرتبة القصوى في الطريق الصوفى .. خاصةً أن الجيلى كتب هذا الشرح -كما سنرى - بعد أن قطع شوطاً طويلاً في طريق الولاية، ونضج في التأليف الصوفى؛ فالشرح ، ليس من مؤلفاته المبكرة ، بل هو من أواخر أعماله.

ونظراً لشعور الجيلى بالاستقلال أمام ابن عربى - وهو استقلال فى الحقيقة: غير تام - فهو لم يتلون فى شرحه بألوان ابن عربى، كما نرى مثلاً عند النابلسى حين يشرح آثار السابقين عليه، بل يسير الجيلى فى الشرح بحسب آرائه هو، ويخالف أحياناً آراء ابن عربى، ويصحِّحها! ولذا نراه يقول فى بعض المواضع أنه: رَمَزَ فى هذه النباه جميع ما صرَّح به السيخ! مع أن المفروض أنه يشرح ويصرِّح بجميع ما رمز إليه الشيخ (الأكبر) وليس العكس .. وهو فى شرحه يقلّب وجوه العبارات، فنراه يطرح وجهاً معيناً، ثم يقول: وإن شمت قلت. ويقدِّم وجهاً آخر. وهكذا، يحاول الجيلى تقصِّى سائر المعانى الكامنة فى كلام ابن عربى ، بأسلوب شديد التركيز.

و لم يلتزم الجيلى بالنص الشعرى في شرحه ، فنراه يغض البصر عن بعض الأشعار التي يضعها ابن عربي بين السطور ، اللهم إلا إذا وحد فيها ما يستحق التوقّف . . وأخيراً : فقد أراد الجيلي بهذا الكتاب (الشرح) استعراض النظريات الكامنة خلف النصوص ؛ ولذلك ، فهو لم يقف عند لفظ ابن عربي الظاهر، بل غاص وارء الأفكار الصوفية التي عبّرت عنها ألفاظه .

ولايوجد أدنى شك فى نسبة هذا الشرح للجيلى ، فهو فياض بأسلوبه المميز، وبين سطوره العديد من الإشارات إلى كتب الجيلى الأخرى. ومن تلك الإشارات يمكن البحث فى تاريخ تأليف الجيلى لهذا الشرح، وهو تاريخ يصعب تحديده بدقة، لكنه بالقطع كان إبان السنوات الأخيرة من حياة الجيلى .. إذ أنه انتهى من تأليف كتابه (الكمالات الإلهية) سنة ٨٠٥ هجرية، ثم ألف (القاموس الأعظم) بعده، وهو يشير إلى الكتاب الأخير فى شرح الفتوحات - كما يشر لغيره - مما يؤكد أن شرح الفتوحات من مؤلفاته المتأخرة .

### المقتطفات

لم يشرح الجيلى الباب ٥٥٩ من الفتوحات كاملاً ، واقتصر على شرح الأبواب العشرة الأولى من باب الأبواب .. أو باب الأسوار . ربما لأنه وحد ذلك كافياً للحديث عن روح أفكار ابن عربى ونظرياته المهمة كلها، بصرف النظر عن التقيد الدقيق بالألفاظ ، كما أسلفنا.

لكننا وحدنا في بقية الباب آيات من البيان الصوفي والأدبى، فعز علينا أن نهمل تلك البقية .. لهذا ، اخترنا مقتطفات من الباب ، وأردفنا بها تحقيقنا لشرح الجيلى، بعد تزويدها بالمناسب من التعليقات والهوامش المفسرة لها. وقد اعتمدنا في تقديم المقتطفات على طبعة (دار الكتب العربية) للفتوحات، لأنها الأقرب إلى النص الأصلى الذي خطه ابن عربي بيده .. وهذه (المقتطفات) تقف بنا أمام نصوص ابن عربي، بعيداً عن شرح الجيلي، وتُظهرنا في الوقت ذاته على أن هذا الشرح قد حلّق بالفعل في سماء روح الفتوحات و كشف عن أفكار الشيخ الأكبر الأساسية .. وهي أخيراً تجعلنا نتامًل ذلك النص الصوفي الأدبى الرائع.

ولعل معترضاً يقول: وما الداعى لاقتطاف فقرات من كتاب منشور قبل ذلك، ويُعاد اليوم نشره - على يد الدكتور عثمان يحيى - مُحققاً ؟ ولهذا المعترض نقول: إن طبعة الفتوحات القديمة هي طبعة غير متاحة للكثيرين، ومليقة بما تمتلئ به الطبعات القديمة من إسقاط لبعض النقاط والحمزات، مما يجعل قراءتها على الوجه الصحيح عسيرةً.. ناهيك عن أن تلك الطبعة غير محققة ولا مزودة بهوامش وتعليقات، وهذا ما فعلناه هنا.

أما تحقيق الدكتور عثمان يحيى للفتوحات ، فقد بدأ منذ أكثر من عشرين سنة، ولم يصدر منه إلى اليوم إلا سبعة عشر سفراً من جملة الأسفار السبعة والثلاثين للكتاب . والباب ٥٥ يقع في السفر الأخير ، فإذا انتظرنا خروجه محققاً كالأسفار السابقة ، وبنفس التمهّل في الإخراج ، فهذا يعني أن ننتظر قرابة نصف قسرن . ناهيك عن ذلك (الإنهاك التحقيقي) الذي يظهر في الأسفار التي صدرت أخيراً محققة ، حيث اقتصر التحقيق على ذكر اختلافات المخطوطات، دونما حهود تحقيقية تخص تلك المصطلحات والمعاني والأفكار التي تحتشد بالكتاب .

\* \* \*

ولما سبق، عمدنا إلى القطف من باب الأسرار فأصلحنا النصوص، وحققناها، وعلّقنا عليها. لتكون (المقتطفات) التي تركها الجليمي دون شرح، خاتمة وملحقاً لشرحه.. ولتكون وهذا هو الأهم باباً للدخول إلى عالم ابن عربي، دخولاً متفرداً.

# مَنْهَجُ التَّحَقِيقِ

فى الخطوات التى اتبعناها لإخراج هذا النص محقّقاً، لم نخرج عما هو متعارف عليه من قواعد الإخراج العلمي للتراث المخطوط، وهمي قواعد طالما التزمنا بها في تحقيقاتنا السابقة (١) ، ويمكن إجمال خطواتها في النقاط التالية :

### أولاً: حصر المخطوطات

كانت أولى خطوات التحقيق تتمثل في محاولة حصر أكبر عدد من مخطوطات شرح الجيلي على الفتوحات. وقد أدهشنا آنذاك، أن كارل بروكلمان لم يذكر هذا الشرح إطلاقاً ضمن كتب الجيلي، وبالتالي، لم ترشدنا موسوعته إلى أية مخطوطات له (٢) .. ولما واصلنا التنقيب في فهارس المكتبات الخطية ، استطعنا أن نتعرف على هذه المجموعة من مخطوطات شرح الفتوحات:

- ١- مخطوطة دار الكتب المصرية ، رقم ٢٠٠/ تصوف، عام .
- ٢- مخطوطة در الكتب المصرية ، رقم ٢٧١ / تصوف ، عام.
- ٣- مخطوطة دار الكتب المصرية ، رقم ٢٥٥/ تصوف، عام.
  - ٤- مخطوطة دار الكتب المصرية ، رقم ٣١/ مجاميع.
- ٥- مخطوطة دار الكتب المصرية ، رقم ١٤١٦/ تصوف ، طلعت.
  - ٦- مخطوطة دار الكتب المصرية ، رقم ٧٣٣/ تصوف ، طلعت.
- ۷- مخطوطــة المكتب الهنــدى India Office بلنــدن ، رقــم ۷۱ محطوطــة المكتب الهنــدى . (۳) Arabic

<sup>(</sup>١) انظر تحقيقاتنا للنصوص التراثية ، ضمن قائمة الأعمال المنشورة بآخر الكتاب .

<sup>(</sup>٢) راجع:

K.Brockelmann: Geschichte der Arabichen Litteratur, Supplement band (Lieden 1938) Iip. 284.

<sup>(</sup>٣) بمطالعة هذه المخطوطة ، تبين أنها غير كاملة، ولاتحتوى إلا على النصف الأول من شرح الجيلي.

٩- مخطوطة المكتبة الظاهرية بدمشق (مكتبة الأسد) رقم ١٦/ تصوف.
 ١٠- مخطوطة مكتبة بلدية الإسكندرية ، رقم ٢١٨ / تصوف.

١١- مخطوطة المعهد الأحمدي بطنطا ، رقم ٣٧/ خصوصية - تصوف.

رلا نزعم هنا أننا حصرنا جميع مخطوطات الكتاب، فلا شك أن هناك قدراً آخر لايزال متناثراً بمكتبات العالم المختلفة، إذ يبدو أن النساخ قد اهتموا منذ عصر الجيلى بنسخ هذا الكتاب وتداوله، نظراً لأنه يجمع بين اثنين من أكبر رحال النصوف في الإسلام، هو ما يؤكده وجود ست مخطوطات من شرح مشكلات الفتوحات في دار الكتب المصرية وحلها .. المهم ، أننا في هذه القائمة من المخطوطات ، اعتمدنا في التحقيق على النسخ الشلاث الأخيرة. بالإضافة إلى طبعة الفتوحات المكية نفسها ، وهي الطبعة التي أصدرتها (دار الكتب العربية) سنة ١٣٢٩ هجرية.

### ثانيًا: وصف نسخ التحقيق

المخطوطات الشلاث التي اعتمدنا عليها في إخراج النص ، لم تنسخ إحداها عن الأخرى، فهي متفاوتة من حيث أخطاء النساخ، ومتباعدة من حيث أماكن حفظها. وبذلك ، لم يكن من الممكن أن نرسم شجرة نسب للمخطوطات التي بين أيدينا ، بحيث نعتبر واحدة منها المخطوطة الأم والباقي مخطوطات ثانوية (۱) .. ومع ذلك فالمخطوطات متفاوتة القيمة ، كما سيبدو من

<sup>(</sup>١) المخطوطة الأم ، هي تلك التي يكون المؤلف قد كتبها بيده، أو أملاها على بعيض تلاميـذه .. ثم صارت أصلاً ينقل عنه النُسَّاخُ اللاحقون .

هذا الوصف .

### مخطوطة (أ)

وهى نسخة مكتبة بلدية الإسكندرية رقم ٢١٨/ تصوف. نسخة غير مؤرَّخة ، كُتبت بقلم معتاد ، مقروءة تماماً، حيدة . وتضم شرح الفتوحات ، إلى جانب نقول ومقتطفات نثرية وشعرية من كتب الجيلى الأخرى، ويتلو ذلك كتاب : الأحوبة اللائقة على الأسئلة الفائقة ، لابن عربى.

ويقع شرح الجيلى فى هذه المحموعة الخطية فى ٩٣ صفحة من القطع المتوسط، مقاس الصفحة ٢٢ ×١٥ سم، تحتوى الصفحة على ١٩ سطراً، يحتوى كل سطر منها على ٨ كلمات فى المتوسط. وقد كتب الناسخ عبارات الفتوحات المشروحة بحبر أحمر غامق، والشرح بحبر أسود.

وعلى الغلاف الخارجى كتب الناسخ: كتباب شرح مشكلات الفتوحات المكية وفتح الأبواب الغلقات من العلوم اللدنية للشيخ المحقق القطب الرباني سيدى عبد الكريم الجيلي قسلس الله روحه، آمين، وصلى الله على سيدنا محمد النبي الآمي وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً.. كما عمل صفحة الغلاف قراءة محمد بن إبواهيم بن مصطفى باشا الجزايرلى المؤرخة بسنة ١٣٧٨ هجرية.

### مخطوطة (هـ)

وهى نسخة الظاهرية رقم ١٦/تصوف . وهى ضمن مجموعة ، غير مؤرّخة ، مكتوبة بخط معتاد ردئ ، مقروءة إلى حدما ، أقل وضوحاً من سابقتها .. ويقع الشرح في ٤٨ صفحة من الحجم الكبير، مقاس ٢٧× ١٧، ختوى الصفحة الواحدة على ٢٧ سطراً، متوسط كلمات السطر ١٤ كلمة.

وغلاف النسخة بحمل العنوان التالى : كتاب شرح مشكلات الفتوحات اللامام الجيلى قادس الله سره .. وتنتهى المخطوطة بعبارة : شرحنا لك جميع ما حواه الباب العاشر من الفتوحات ، وا لله الموفق لا رب غيره .. الخ وعلى الصفحة الأخيرة وقف باسم الحاج سليمان باشا وختم الوقفية.

وقد كتب الناسخ عبارات الفتوحات بحبر أحمر ف اتح، ثم كتب الشرح بحبر أسود غامق .. وهناك ورقة ساقطة من المخطوطة أثناء التجليد<sup>(۱)</sup> .

#### مخطوطة (ط)

وهى نسخة معهد طنطا الأحمدى رقم ٣٢/ خصوصية ، تصوف . مجلدة ، غير مؤرَّخة ، كُتبت بقلم معتاد ، مقروءة فى معظم المواضع ، أوراقها صفراء غامقة . تقع فى ١٠٠ صفحة ، مقاس ٢٠×١ ، الصفحة ، ٢ سطراً ، بكل سطر ٨ كلمات .

و تحمل صفحة الغلاف ، العنوان التالى : هذا شرح مشكلات الفتوحات المكية لسيدى محيى الدين بن عربى نفعنا الله به آمين و بجانبه تصويب بقلم خفيف: قلد ورد في فهرس الكتيخانة الملوكية ، نسبة هذا الشرح إلى سيدى

<sup>(</sup>١) توجد نسخة ميكروفيليمية من هذه المخطوطة ، بمعهد المخطوطات العربية بالقاهرة .

عبه الكريم الجيلى وتحته تقطيع عروضى لبيت شعرى من بحر الكامل.. وأسفل الصفحة ختم: الكتبخانة الأحمدية.

وتنتهى المخطوطة فى صفحتها الأخيرة بعبارة: الباب العاشر مسن الفتوحات المكية، والله الموفق للصواب لا رب غيره، وقسد تم الكتباب بحمله الله وعونه ومدد إمساد وليه ورسوله ونبيه .. الح وتحتها ختم الكتبخانة الأحدية.

### ثالثاً : المقابلة بين النسخ

المقابلة بين النسخ الخطية عملية مهمة لاستخراج النص المحقق خالياً من أغلاط النساخ ، تلك الأغلاط التي تأتى من سهو كل ناسخ، أو تدخّله في النص بالتعديل وفقاً لما يراه هو ا وقد استفدنا عند المقابلة من سابق معرفتنا بأسلوب الجيلي في مؤلفاته الأخرى، حتى يمكن اختيار اللفظ الصحيح عند اختلاف ألفاظ النسخ المخطوطة .

كما قارنا عبارات الفتوحات الواردة في مخطوطات الشرح ، بنص الفتوحات الذي أصدرته دار الكتب العربية اعتماداً على نسخة الفتوحات التي كتبها ابن عربي بخط يده . وذلك حتى يمكن التأكد من سلامة النص المشروح، ومتابعة الشارح (الجيلي) اعتماداً على المؤلف ابن عربي وقد كانت هذه المقابلة الأخيرة مفيدة في معرفة العبارات والأبيات الشعرية التي مر عليها الجيلي من دون شرح، وقد أشرنا إليها في مواضعها .

وأثناء المقابلة ، قمنا بالعمليات الآتية :

\* استخراج النص سليماً من الأخطاء ، كأقرب سـا يكـون إلى مـا كتبـه المؤلّف نفسه . \* تعديل الإملائيات وكتابتها بالأسلوب المعاصر، فالمخطوطات غالباً مــا تكتب الهمزة ياءً ، ولا تراعى التنقيط .. وغير ذلك.

\* وضع الفواصل والنقط وتقسيم الفقرات بشكل يسهّل مطالعتها اليوم .. وسوف يلاحظ القارئ أن بعض فقرات ابن عربى قد وُضعت كالشعر المعاصر ، لأننا وجدناها بالفعل : شاعرية ومعاصرة !

\* وضع عناوين حانية للموضوعات التى تعرَّض لها الجيلى فى شرحه .. ومع أننا لا نحبُّ التدخل فى النص التراثى المحقق ، لكننا لم نجد بُدًا من ذلك ، نظراً لشدة تركيز الشرح ، وانتقاله الدائم بين عدة موضوعات، عما يجعل ملاحقته عملية مجهدة للقارئ .. وقد جاءت العناوين المضافة من عندنا داخل أقواس معقوفة [] كى تتميَّز عن النص الأصلى .. وفى نفس الأقواس، ذكرنا البحور الشعرية الخاصة بالأبيات الواردة فى النص .

يضاف لما سبق ، أننا عند الطباعة وضعنا كلام ابن عربى بينط مختلف عن بنط كتابة شرح الجيلى ، وذلك لمجرد التمييز بين النص الفتوحاتى وشرحه. إذ أن التمييز بينهما باستخدام لونين من الحبر -كما كان يفعل النسباخ قديماً - هو أمر غير متاح في الطباعة الحديثة .

### رابعًا: الهوامش والكَشَّافات

يشتمل النص المحقّق على هوامش وكُشّافات للتحقيق . أما الهوامش فهى تضم اختلافات النسخ والألفاظ التى استبعدناها من المتن حين اخترنا الأفضل، كما احتوى الهامش على تخريج الآيات القرآنية والأحاديث الشريفة الواردة فى المتن، بالإضافة إلى التعريف بالأعلام المذكورين فيه . . وأخيراً ، يشتمل الهامش على ما لاحصر له من تعليقات ضرورية وتعريفات بالمصطلحات الصوفية .

أما كَشَّافات التحقيق ، فهى تشمل : كَشَّاف الآيات القرآنية - كَشَّاف الأحاديث الشريفة - كَشَّاف الأعلام- كَشَّاف المصطلحات - كَشَّاف القوافى .. ولم نَرَ داعياً لعمل مزيد من الكشافات ، ككشَّاف للمواضع، لعدم ورودها بوفرة في النص المحقق .

### خامساً: ملاحظات التحقيق

أثناء عملية المقابلة ، ظهرت لنا تلك الملاحظات في نسخ التحقيق :

- ۱- يبدو أن ناسخ المخطوطة ط كان مبتدئاً ، لاصبر لـه على النسخ. فهـو كثير التحريف ، عجول في وضع ما يراه صواباً ، من دون إمعان النظـر في سياق النص الذي ينسخه .
- ۲- ناسخ المخطوطة هـ هو أدق النّسّاخ الثلاثة ، فهو في نسخته يدرك المراد بوعى ، ويستدرك على نفسه في هو امش الصفحات، مما يدل على خبرته وأمانته في النّسْخ .
- ٣- كان أمر ناسخ المخطوط أ وسطاً .. فهو غير متعجل من جهة ، وغير
   دقيق من الجهة الأخرى . مما يجعل نسخته أقل جودة من النسخة هـ وأفضل
   من النسخة ط .
- ٤- في أحيان قليلة ، تختلف عبارة الفتوحات بين الأصل المطبوع عن نسخة ابن عربي ، ومخطوطات شرح الجيلي . وهي اختلافات طفيفة ، تــؤكد أن الجيلي اعتمد في شرحه للفتوحات ، على نسخة حيدة من الكتاب .

مخطوطة أ بلدية الإسكندرية رقم ٢١٨ / تصوف الغـــلاف

أشابت فأنه لتاكان الدلمربا للذاء المرائد ومنذر آداذنا المنافادتها متع التملك تزاد مؤالم فاللازر والارزاداد الداير نحكد مُأَمْن إلاوالي والخري ومُاسؤه مُوادمُوه سننظم سكم بالفهر لم الدينيا والمضؤدين معرفة سابرا لعلوم وبله لاينتره المنظله تنا والعاو والالا به مماه (الولاية الكبرى وكلكانة الرابغ ومسات الميرلوالكاتي والكلااله وبااله عالم والمارون باذن أنتدان اسفزعبادا مندسرهاس عباب السربا المارف واظهرت حلاوة الملم بنزننز للحكايذ الآته والمؤارف وكانف الننفيطات الكهبة إلغ النهااولي الاكبروالنظب الاعظم طلهرالمستتراكملية ونجل الكالات الميتية والحكة لكان المتيت والتاد والطهمة المنوع التايم لاناوا لربية مجيى لدي م فذامذا لاوليا المزني أبوعيداه مجرب على مخد ابى الزبي الحائزالطاي المربي الالذبي والكراسة الله سرة واعلاعتد ومنامد وندره أعظم انكتب المندرا بإ بمذا الم نشا واكره المنوابير ولينابيرج شا

> مخطوطـة أ الصفحة الأولـي

مرائر فرق عنر للمنز و برن و برد بي ن برد و المنول أو المناقام المرائد الله الله الله الله و المنول أو بناقام عن إو رائد الله الله الله الله الله و در الله و المنول المون الطربة المرائم الونون بن الادلا من المنوف المون الطربة المرائم الونون بن الادلا من المنوف المناشر من المنوف المناس و قائم المناف و المناف المناف و المناف المناف و المناف المناف و المناف ال

مخطوطة أ الصفحة الأخيرة

سعتاب الراسطية المام المنابيات الرام الجراب المنابية

الكنَّة بْعُامِيُّ. لَعَرَىٰ ١٦ ولم الاسوير

اسم الكناب Trie Exercis

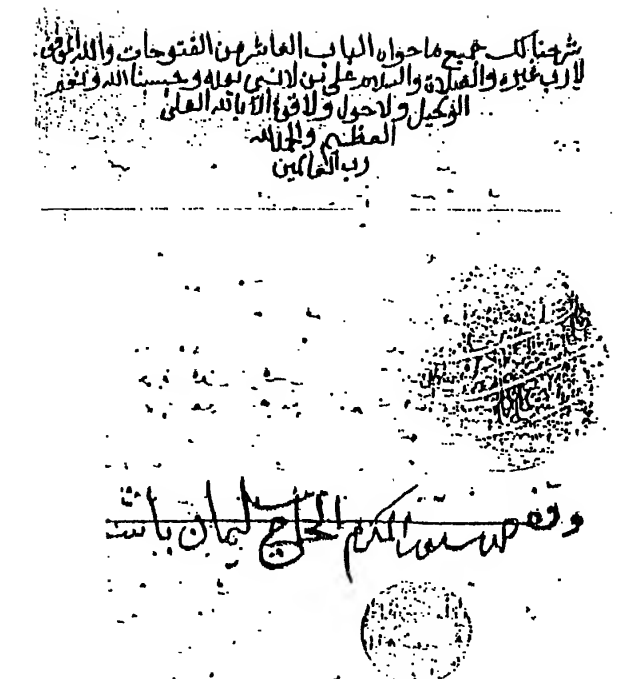
اسم الوند مساليل

عدد الازراق على الغياس ١٥ × ١٠ اللاحظات اللاحظات

مخطوطة هـ الظاهرية (مكتبة الأسد) رقم ١٦/ تصوف الغيلاف

المراه وكني وسلام على عبادة الذي اصطفى وبعد فان الكان العلومر قدرا وارفهها فخزا وارفهامعني واجلها سراراذها روالولعب بالداع فكمرماض في الاولي والاح ع وما ي نقراً مر الدنيا وهوالمقصود من المعرفة تساير العلوم ونه الته لغفول والمهومر والعلاته صفاحا الولاية الله عاو أخصر العلما علاالطلاق بالنفه شل فالاحال واجمم غاست المعد والعال فغه الطعا الملاء الاذما الامنا وفيهم فا أغاطشة أللهمن عياده الغلما اردت نادز المتراذ اسفر عباد المد متزانا أأنا المعارف والهنطيه من حلاون العلم فتوتب للملارة الالاع والعوارف والفتوعات الليم الاعتلم الاف منط الفتوعات الليما الولكالب والآن والعطب الاعتلم الاف منط لمذوعط الكالات المبننة والتأمية ل المتسيع التابع لاتأر آلت يعيم عي الدين قيامد الاوا عناس على ب عدب العن في للائم المائي العن في الاطلب قد سر إعلاعناة معامل ووربها عظم الني المسنفذ في صل العلم ننعنا والترضا ية ومح مارة عن طالة ورمي أحرى عن حال الله عنه سكم فه من المان علمنا من الاستياحي الده اللموالي الأسهاب والاطنار فع عليه الآلة بن تعمل وفان على الغالب مرفته وتاواله ج ما دالناس فيربين احدى رطبت رجل يحد والامر منتم ما إدالي من كناب المتديجان من كنابات عجيب واشارات غريب وانقطع بالكليم ودك تعلم لأنه بمعنار عقل كل فاحذل ولبيب عن حلمت كلون ذكر الإ الفرميب للندرضي الله عندمرج بالنجع معانى العاوم المسوطيلة دكالي الكناب وحبله مرموع في الباب الناسع والمنون بعد للسائدة منالان والذه فالمنش وادم ذك الماكلير المتراكل الغرعل ومنسها الحرر والما بالمكاني والما بالمكاني

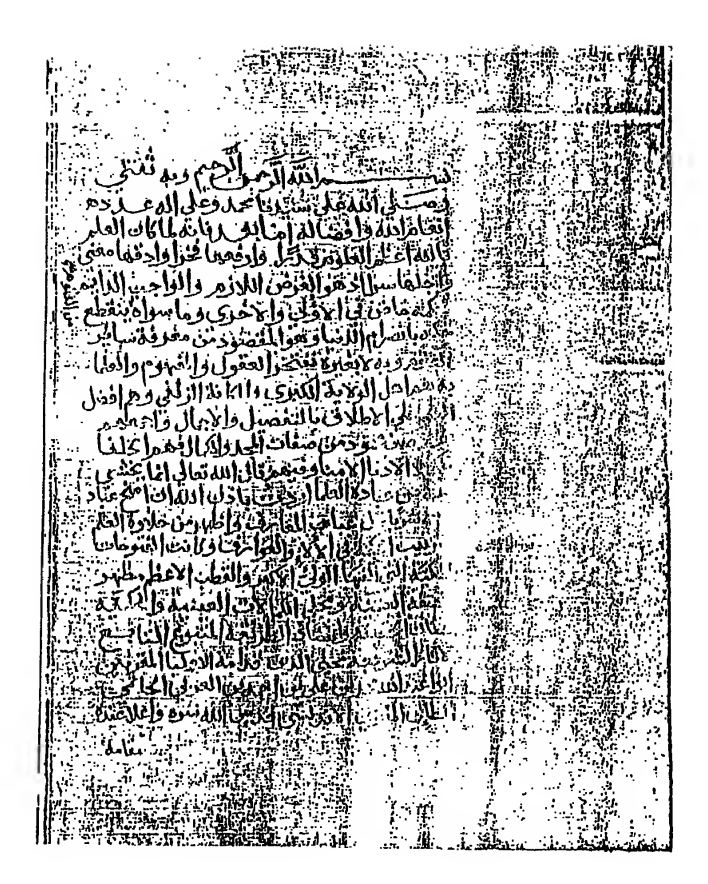
> مخطوطة هـ الصفحة الأولى



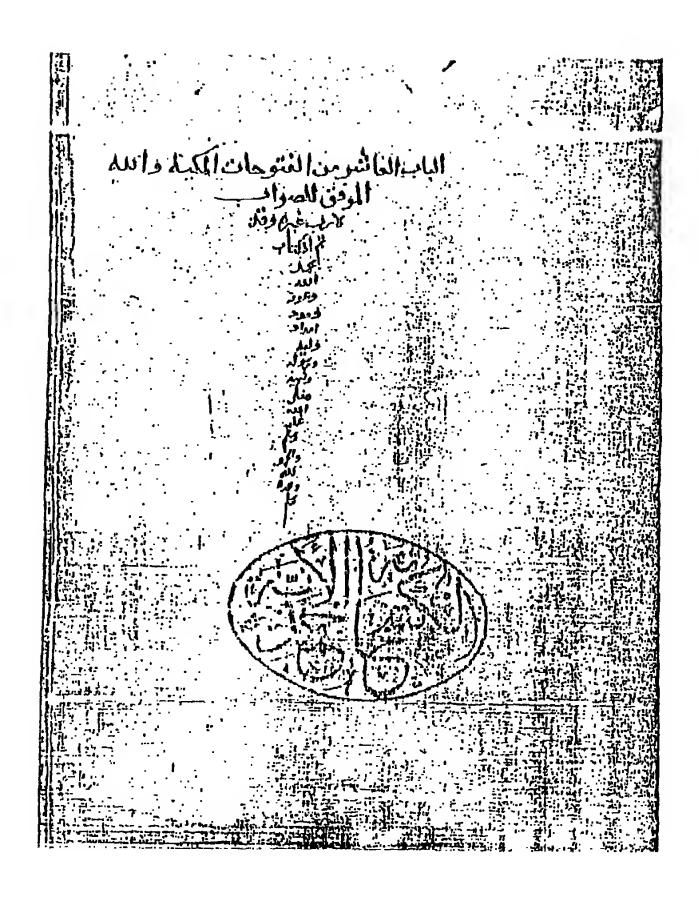
مخطوطة هـ الصفحة الأخيرة



مخطوطة ط المعهد الأحمدى بطنطا رقم ٣٢/ خصوصية الغلاف



مخطوطة ط الصفحة الأولى



مخطوطة ط الصفحة الأحيرة

### رموز التحقيق

- أ مخطوطة الإسكندرية (رقم ٢١٨ / تصوف) .
  - ط مخطوطة طنطا (رقم ٣٢ / خصوصية) .
  - هـ مخطوطة الظاهرية (رقم ١٦/ تصوف).
  - ف طبعة الفتوحات (سنة ١٣٢٩ هجرية) .
    - كلمة ساقطة.
    - + كلمة زائدة .
    - ن اتفاق الأصول الخطية على خطأ.
      - ( ) اختلاف النسخ .
      - (\*) التخريج والتعليقات.
    - [ ] العناوين الجانبية المضافة من المحقّق .

# كتاب شرْحُ مُشْكِلاَتُ الفُتُوحَاتِ المَكِيَّةِ (النصُّ المحقَّق)

### المقدمة

أَرَدْتُ - بإذن الله - أَن أَمْنَحَ عِبادَ الله شرباً مِنْ عُبابِ المعارف ..

### بنير النواليم التم التحميل التحميل

أما بعد؛ فإنه لما كان العلم با الله، أعظم العلوم قدراً وأرفعها فخراً وأدقها (٢) معنى وأجلها سرًّا، إذ هو الغرض اللازم والواجب الدائم (٣) ، فحكمه ماض في الأولى والأخرى (٤) ؛ وما سواه من العلوم (٥) ، ينقطع حكمه بانصرام الدنيا . وهو المقصود من معرفة (١) سائر العلوم، وبه لابغيره تفتخر العقول والفهوم . والعلماء به، هم أهل الولاية الكبرى والمكانة (١) الزُّلفي، وهم أفضل (١) العلماء - على الإطلاق (أ) - بالتفصيل والإجمال، وأجمعهم لكل

<sup>(</sup>١) في بداية النسخ المخطوطة :

ا : وصلى الله على سيدنا محمد النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً.

ه : وبه نستعين والحمد الله وكفي وسلام على عباده الذي اصطفى.

ط: وبه ثقتي وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله عدد أنعام الله وأفضاله.

<sup>(</sup>٢) هـ : وأرقها .

<sup>(</sup>٣) هـ : بالدائم .

<sup>(</sup>٤) هـ : والآخرة .

<sup>(</sup>٥) - هد، +ط.

<sup>(</sup>٦) هـ : المعرفة .

<sup>(</sup>٧) أ : ولمكانه .

<sup>(</sup>٨) العبارة التالية ساقطة من أ .

<sup>(&</sup>quot;) نظر الصوفية إلى طريقهم إلى الله على أنه الطريق المثلى ، وأن علمهم به - تعالى - هـ و أهـم العلوم ومنتهاها .. والملاحظ ، أن أصحاب كل علم ، كانوا أيضاً يرفعون من قدره على سائر العلوم بشكل أو بآخر ! أما علوم الصوفية فهى رفيعة القدر نظراً لرفعة مصدرها، وهـ و الحـق سبحانه وتعالى .. باعتبارها علوماً إلهامية .

وصف محمود من صفات المجد والكمال. فهم الخلفاء (\*) ، الكملاء ، الأدباء ، الأمناء؛ وفيهم قال الله (۱) ﴿ إِنَمَا يَخشَى الله من عباده العلماء (\*\*) . أردت - بإذن الله - أن أمنح عباد الله شرباً (۲) من عباب (۳) المعارف، وأظهر لهم (٤) حلاوة العلم بترتيب الحكمة في الآلاء والعوارف .

وكانت الفتوحات المكية التي ألفها الولى الأكبر (٥) والقطب الأعظم الأفخر (١) ، مظهر الصفة العلمية ، ومجلى الكمالات العينية والحكمية (٧) ، لسان الحقيقة وأستاذ الطريقة، المتبوع التابع لآثار (٨) الشريعة : محيى الدين، قدامة الأولياء المقربين، أبو عبد الله محمد بن على بن محمد (١) بن العربى الحاتمى الطائى المغربي الأندلسي ، قدّس الله سرّه وأعلى (١) عنده مقامه وقدره؛ أعظم الكتب المصنفة في هذا العلم نفعاً ، وأكثرها لغرائبه وعجائبه (١) جمعاً، وأجلها إحاطةً

<sup>(\*)</sup> بقصد خلافة النبوة ، كما ورد في الحديث الشريف : العلماء ورثة الأنبياء .

<sup>(</sup>١) هـ: الله تعالى.

<sup>(\*\*)</sup> سورة فاطر ، آية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) هـ : شرابا .

<sup>(</sup>٣) - هـ ، أ : عباد.

<sup>(</sup>٤) أ ، ط : وأطهر من / هـ : والمظهر ا

<sup>(</sup>٥) هـ : الكبير الأكبر.

<sup>(</sup>٦) - أ، ط.

<sup>(</sup>٧) ط: والحكيمة / أ، هـ: الحكمة.

<sup>(</sup>٨) أ : لآنار.

<sup>(</sup>٩) ط: أحمد.

<sup>(</sup>۱۰) ∴ أعلا .

<sup>(</sup>۱۱) ط: وعجابته.

ووسعاً تكلَّم فيها بألسنة كثيرة (١) ، وأفصح (٢) عن معان غريبةٍ خطيرة ؛ فصرَّح تارةً عن حالة ، ورمز أخرى عن حال . وأفصح طورًا عن مقصود ، وأدمج أخرى عن مرادٍ في المقال .

و لم يزل ، رضى الله عنه ، يتكلّم فى هذا الكتاب على حقائق الأشياء، حتى آل به الأمر (١) إلى الإسهاب والإطناب ، فعسر على الأكثرين تحصيله، وفات عن (٥) الغالب معرفته وتأويله. وصار الناس فيه بين أحد رجلين : رجل عجز عن تحصيل الكتاب (١) ، وعن انتوال (٧) الفائدة منه، وخاب .. ورجل حصّل ، وعجز عن معرفة ما أراده الشيخ من كنايات (٨) عجيبة وإشارات غريبة، فانقطع بالكلية عن درك علمه؛ لأنه يحتارُ عقلُ كل فاضلٍ ولبيب ، في (١) حلّ مُشكل ذلك الرمز الغريب (١٠) .

لكنه ، رضى الله عنه ، صرَّح بأنه جمع معانى العلوم المبسوطة فى ذلك الكتاب، وجعلها مرموزة فى الباب التاسع والخمسين (١١) بعد الخمسمائة من

<sup>(</sup>١) هم : فيه بالنسبة كثرة.

<sup>(</sup>٢) أ : وأوضع ، ط : وأوضع.

<sup>(</sup>٣) هـ : الباب .

<sup>(</sup>٤) - أ، ط.

<sup>(</sup>٥) أ : وعن ، ط : وفات عن.

<sup>(</sup>٦) هذا الموضع مضطرب في كل النسخ . .

<sup>(</sup>٧) هـ : تناول.

<sup>(</sup>٨) هـ : كتاب الفتوحات من

<sup>(</sup>٩) .. عن

<sup>(</sup>١٠) مطموسة في هم، أ: من الغريب.

<sup>(</sup>۱۱) هم: الخمسول.

الأبواب ، وكفّ (١) ذلك النّشر (٢) ، وأدمج ذلك العلم الكبير القدر، الكثير الفخر، على وضعه العجيب ، وأسلوبه العزيز الغريب، فانغلق (٢) بالكلية فهم ما جعله في ذلك الباب ، على كثير من أولى الألباب .

فقصدتُ بشرح هذا الباب المخصوص ، حلَّ جميع مشكلات الكتاب (1) . واختصرتُ في الكلام ، لئلا يفضي (1) إلى الإسهاب والإطناب ، وسميته : شرح (1) مشكلات الفتوحات المكية ، وفتح الأبواب المغلقات من العلوم اللدنية. غير أني سأتحفه تهذيباً ، وأجعله على أسلوب الكتاب ترتيباً ؛ ومن الله المرجو (٧) أن يعمَّ به الإنتفاع، ويقدح بأسماعه زناد الأسماع، فيفهم معانيه كل المرجو (١) أو نظر فيه.. إنه وليُّ الإجابة ، والموفّق للإصابة .

وهو المستعان وعليه التكلان .

(١) هـ: وألف.

<sup>(</sup>٢) هـ : المنشر .. والنشر : الريح الطيبة.

<sup>(</sup>٣) ٪ انغلق.

<sup>(</sup>٤) هـ: مشكلاته .

<sup>(</sup>٥) هـ : يطول .. وبقية العبارة ساقطة .

<sup>(</sup>٦) هـ : بشرح.

<sup>(</sup>٧) أ، ط: المرجوا.

<sup>(</sup>٨) أ: سمع.

# البَابُ الأُوَّلُ

نى ؛ مَحَلُ انْجِلَاء كُلِّ شىء ؛ وَظُهُ وَرُهِ .

#### [أسرارٌ إلهية]

قال الإمام رضى الله عنه (۱): الباب التاسع والخمسون بعد الخمسمائة، في معرفة أسرار وحقائق من منازل مختلفة (۲). أراد بالأسرار: اللطائف الإلهية التى أودعها في ذوات الموجودات، فاختص كل موجود (۱) بلطيفة هي محتده من كمال الحق تعالى (۱) ، بها يرجع إلى ربه؛ وهي الحاكمة على روحه وقلبه، ومن ثم قيل: بين العبد وربه سر لا يطلع عليه مَلَك مقرّب ولا نبي مُرسل (۱).

وسببُ ذلك، أن كُلَّ شئ من الموجودات مملوة بما أودعه الله فيه من خصائصه، فليس في شئ (٥) فضلة يسع بها ما في غيره (١) . فما لكل أحد من الله، إلا ماهو عليه ذلك الشخص منه . . غير هذا لايكون ؛ ولكن قد يكون سرُّ بعض الأشخاص ذاتياً ، فيرجع إليه في الحكم ، جميعُ أسرار الموجودات (٧) ؛ لضرورة رجوع الصفات إلى الذات، فيحوى كل ما (٨) حواه الوجود، إجمالاً وتفصيلاً ، وليس له على التفصيل، إلا ماهو عليه عيناً ووجوداً . . فافهم .

وأراد بالحقائق: ما تقتضيه تلك الأسرار من الأوصاف والنُّسَب الإلهية (١)

<sup>(</sup>١) هـ : الشيخ ... ونفعنا بعلومه .

<sup>(</sup>٢) ف - الفتوحات المكية (طبعة دار الكتب العربية) الجحلد الرابع ص ٢٢٦.

<sup>··· ~ (</sup>٣)

<sup>(1)</sup> هم: بين عباده .. وبقية العبارة ساقطة.

<sup>(&</sup>quot;) ورد في الحديث الشريف : لى وقت مع الله لا يسعني فيه ملك مقرب ولا نبي مرسل.

<sup>(</sup>٥) أ : فيه.

<sup>(</sup>٦) هـ: في غير الله.

<sup>1 + (</sup>Y)

<sup>(</sup>٨) أ، ط: كلما.

<sup>(</sup>٩) أ، ط: الألية

الحقيقية. وأراد بالمنازل: أطوار المراتب المختلفة ، لأنه لايمكن أن تجتمع (') عنلوقات (') في مرتبة من المراتب الإبداعية؛ هذا لايكون أبداً، لأن الله تعالى أوسع (') من أن يتجلّى على عبدين (') بصفة واحدة ، أو بصفة على عبد مرتبن فليس في الوجود شيّ مكرَّرٌ ؛ بل كل شيّ له مرتبة مخصوصة به، وصفة من صفات الله تعالى يرجع بها إليه، واسمّ حاكمٌ له وعليه. ولولا ذلك لاختلطت الجزئيات ورجعت إلى الأمر الكلّى ، وانبهم (") الأمر التفصيلي، والتحق بعض الوجود ببعض، فزال الضدُّ والنظير (۱) ، فاتحدَّ الماء بالنار، وبطل حُكمُ الزكيب (الأرب والمسلمة والنهاية والنهاية (أ) ، وأما في البرزخ الفاصل بين الزل والأبد من رعاية ترتيب الحكمة الإلهية التي بها قامت الأحكام وغيَّز الكفر والإسلام وظهرت الربوبية والعبودية ، إلى غير ذلك من المراتب الخلقية والمظاهر الحقية التي قصد الإمام –رضى الله عنه – أن يتكلَّم عليها في هذا الباب .

(١) :: يجتمع .

<sup>(</sup>٢) ط: مخلوقاً.

ال) - أ، ط.

<sup>(</sup>١) أ : إلى عبدين ، ط : على عبده.

<sup>(</sup>٥) هـ: وانهم، غير واضحة في أ.

<sup>(</sup>٦) أ : والنظر .

<sup>(</sup>٧) هـ : النركى .

<sup>(\*)</sup> يقصد بالبداية، ما كان عليه الحال قبل الخلق . والنهاية : حالة رجوع الأمر إلى الله.

<sup>(\*\*)</sup> غالباً ما يشار بالبرزخ إلى مرحلة ما قبل البعث ، أى فترة وحود الإنسان فى القبر .. وسوف يعود الجيلى لبيان حقيقة البرزخ، فى شرحه للباب العاشر . وبخصوص البرزخ عند ابن عربسى، يمكن الرجوع إلى البحث الرائع الذى وضعه د. نصر حامد أبو زيد ، بعنوان : فلسفة التأويل ، ص ٤٧ وما بعدها .

#### [تعريف الإنسان الكامل]

فأول ما أنشأ في ذلك، قال: الله في خُلُقه ندير يُعُلمهم أنه البشير . الحقيقة المحمدية الكلية، التي هي موجودة أراد رضى الله عنه بالنذير والبشير : الحقيقة المحمدية الكلية، التي هي موجودة بجريانه (۱) في كل نبي وولي بالعين والشهود (أ. وفيما عدا هذين الوصفين بالحكم والوجود - فهي على التحقيق روح الأرواح، ولهذا قال : وهو السراج الذي سناه يُبهر ألبابنا المنير ، أي، الحقيقة المحمدية هي (۱) النور الذي يقع به التميز، ومن ثم عبر رسول الله بي عن روحه الكريمة بالعقل ، فقال في حديث الولى ما خلق الله العقل (۱) . أول ما خلق الله روح نبيك يا جابر (۱۹۰۰) . وقد ورد عنه أنه قال الذي به ظهر (۱) الوجود ، وتحير العالم من المعبود، لأن الله تعالى جعل (۱) العقل الأول جامعاً لحقائق الموجودات، وأبرزها منه على الترتيب الذي أراده في علمه ، وقضى به في حكمه.

والدليل على ذلك، ما ورد في الحديث عنه ﷺ ، أنه قال حاكياً عـن الله

<sup>(</sup>١) أ، هـ: بجزئياتها.

<sup>(\*)</sup> الحقيقة المحمدية ، نظرية صوفية تفصل بين الوجود الجسدى للنبى (الوجود الزمنى) والوجود المعنوى له (الوجود المطلق) فحقيقة محمد على مطلقة غير مرتبطة بزمن ، ولذا يقال عن النبى: يا أول خلق الله وآخر رسل الله.

<sup>(</sup>٢) ط: هو.

<sup>(\*\*)</sup> أخرجه أبو داود (السنن ، ١٦) والترمذي (الصحيح ، تفسير ٦٨) وابن حنبل (المسند ٢٨) بلفظ : أول ما خلق الله القلم .. والحديث بلفظه السوارد هنا ، ذكره الغزالي في الإحياء، وأخرجه الطبراني في الأوسط عن عائشة بإسناد ضعيف .

<sup>(</sup>٣) هد: في حديث آخر.

<sup>(\*\*\*)</sup> حديث مشهور ، رواه حابر.

<sup>(</sup>٤) أ ظهر به

ره) هـ خلق

تعالى أنه قال للقلم: أكتب في اللوح المحفوظ، ما كان ، وما يكون، وما هو كائن إلى يوم القيامة. والقلم هو العقل الأول المعبَّر عنه بالروح المحمدية، لقوله عليه الصلاة والسلام (١): أول ما خَلَقَ الله القلم . فوجه الجمع هذه الأحاديث الثلاثة، أن يكون المراد بجميعها واحداً.

ثم نبَّه الشيخ -رضى الله عنه - على تحقيق ظهور صفات العقل الأول في كل قُطْبٍ كاملٍ بقوله: في كل عصرٍ (٢) له شخيص تجرى بأنفاسه الدهور. يعنى: لظهور صفات الحقيقة المحمدية في كل عصرٍ، إمام مستكمل الشروط القطبية ؟ تجرى بأنفاسه الدهور (٤) ، أى : يتحكم في حركات (٥) الوجود وسكناته، حَسِمُ القضيه الكمال الإلحى، خلافة محمدية .

وكان أول ظاهر بهذا المقام ، أبونا آدم عليه الصلاة والسلام (\*\* ؛ وهـو لنا، بحُكْم الوراثة من أبينا (١ ) . وسيكون آخر من يظهر بهذا المقام، عيسى عليه الصلاة والسلام (٧) .

<sup>(\*)</sup> الحديث : أول ما خلق الله القلم ، فقال له: أكتب ، فكتب (راجع تخريجه فيما سبق) ولابن تيمية مفهوم خاص للأولية في مثل هذا الحديث ، مفاده أن كلمة أول تعني :عندها .

<sup>(</sup>١) همه: صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>٢) هد: الجميع.

<sup>(</sup>٣) هـ : له ، ط : لي.

<sup>(</sup>٤) أ : الدهر.

<sup>(</sup>٥) هه: بحركات.

<sup>(\*\*)</sup> المقام المشار إليه هنا ، هو مقام الإنسان الكامل. وكان ابن عربى قلد تناول ظهور حقائق الإنسان الكامل في الأنبياء، في كتابه فصوص الحكم الذي يبدأ بالفص الخاص بآدم .. وآدم هنا، ليس الشخص المحسوس الزمني، وإنما الحقيقة الإنسانية ذاتها .

<sup>(</sup>٦) هم: الأنبياء.

<sup>(</sup>٧) هـ: عليه السلام.

#### [حقائق الإنسان الكامل]

ولما فرغ الشيخ ، رضى الله عنه ، من تعريفه أن أراد أن يصرِّح أنه لايكون في الزمان ، إلا لواحد أن فقال : عَيْنه في الوجود فرداً ، الواجد العالم البصيرُ . أى ذكره على التعيين، أنه يكون فرداً في الوجود ، لامنازع له في به فعينه النورُ المحمديُّ الجزئيُ (٢) ، الذي هو روح . والشيخ رضى الله عنه عبر عنه بالواحد بالجيم لكونه وجده كذلك في سِرِّه، وعلمه بإعلام الله إياه، ورآه ببصره . . فالوجود يتعلق بالإدراك ، والإعلام بالسمع، والرؤية بالبصر . . فلهذا قال : عينه الواحد العالم البصير .

\* \* \*

ولما فرغ الشيخ (٢) من التنبيه على ذلك، استأنف الكلام، ونادى حقيقته؛ فقال: يا واجداً مَجَده تعالى، ليس له فى الورى نظير . إعلم أنه ليس كل مَنْ عرف الله تعالى، وُجدَ عنده تعظيم ، فمجده كما ينبغى له ؛ وإنما يحصل ذلك للكُمَّل من أوليائه. ولهذا نبَّه على ذلك من نفسه بقوله: يا واجداً مَجَّده أى عَظّمه الله تعالى .

ولما كان في المحل مظنة لقول مَنْ يقول له: كأنك تقول إن القطبَ كالحقِّ، يتصرَّف في العالم تصرُّفه ؟! قال في الجواب، دفعاً لذلك السؤال: ليس له في الورى نظيرٌ ليزول توهُّم السامع، فلا يطعن في اعتقاد الشيخ.

<sup>(\*)</sup> يقصد تعريف مقام الإنسان الكامل ، بعلى الحقيقة المحمدية في كل عصر.

<sup>(</sup>١) أ : الزمان الواحد .

<sup>(</sup>٢) أ ، هـ : الحزوى / ط : الحرى ا

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup> (٣)

ويحتمل أن يكون قوله يا واحدا بالحاء المهملة ، ويكون حينتذ مَجْدُهُ مرفوعاً (۱) على أنه فاعل تعالى ؛ فيكون تقديره : يا واحداً تعالى مَحْدُهُ .. ويكون الخطاب حينتذٍ للذات الإلهية ، التي هي ذاته وذات كل ذات؛ فافهم (۱).

ثم أنه أراد أن (٢) يُبيِّن أن ذلك التصريف المنسوب إلى القطب، راجعٌ إلى الله تعالى. فقال: ليس لأنواره ظهورٌ ، إلا بنا ؛ إذ لنا (٣) الظهور. أراد بالأنوار: الصفات والأسماء الإلهية التي لاظهور لها، إلا بوجود الخلّق. لأنه يستحيل ظهور الرازق ولا مرزوق، والخالق ولا مخلوق، والقادر ولا مقدور عليه.. إلى غير هذه المعاني، مما (٤) لمقتضى الأسماء والصفات ؛ ولهذا قال : ونحن مغيه.. إلى غير هذه المعاني، مما الأمور . الضمير في عينه ، يرجع إلى مجلى .. والمراد : نحن مظهرٌ (٥) لكل شئ، تظهر الأمور في عين (١) ذلك المظهر ؛ أي تبدو فينا كُلُّ الأمور، لأنًا بجلي كل شئ ومظهره ، لأن الحقّ الذي هو أصل جميع الأشياء، إنما ظهر بنا من حيث ذو اتنا وأعيّانِنا ؛ فبنا تصوّر ، وفينا ظهر . فنحن : محل "مخية كل شئ وظهوره .

<sup>(</sup>١) – أ، العبارة بكاملها ساقطة من ط.

<sup>(\*)</sup> يصرِّح الجيلي هنا -بقوة- بنظريته في الوحدة الإلهية .. وهــو مـا ســوف يعــود للحديث عنــه بالتفصيل فيما بعد .

<sup>.</sup> i - (Y)

<sup>(</sup>٣) هـ : بنا.

<sup>(</sup>٤) أ : مما هو .

<sup>(</sup>٥) هـ : بحلي .

<sup>(</sup>٢) - ط.

<sup>(</sup>٧) هه: مظهر.

#### [العلوم اللدنية]

إعلم ، أيَّدنا الله وإيَّاك، أن الشيخ -رضى الله عنه- لَفَّ في هـذه الأبيات (\*) جميع ما أراد نشره (١) في هذا الباب . ولما أراد التنبيه على عظم (٢) هذا الباب قال: إعلم أيدُّنا الله وإياك بروح القدس، أن هذا الباب من أشرف أبواب هذا الكتاب. هو الباب الجامع لفنون الأنوار الساطعة، والبروق اللامعة، والأحوال الحاكمة ، والمقامات الراسخة ، والمعارف اللدنية، والعلوم الإلهية ، والمنازل المشهودة ، والمعاملات الأقدسية ، والأذكار المنتجة ، والمخاطبات(٢) المبهجة، والنَّفْتُات الروحية، والقابلات(٤) الرُّوعية، وكل ما يعطيه الكشف ، ويشهد له الحق الصرف.

التأييد، هو المدُّدُ . وروح القدس، هي الحقيقة الإسرافيلية التي تظهر على

لله في خَلْقه نَسنيسسرٌ وَهُوَ السراجُ الذي سناة [م] يُنهسرُ ٱلْبابَنَا المنيسرُ في كُلِّ عَصر لَـهُ شَخيْصٌ عَينهُ فِي الوُجُسُود فَرُداً الوَاحِدُ الْعَالِسِمُ الْيَصِيرُ يًا وَاحِداً مَجْدُهُ تَعِالَى لَيْسَ لأنسوَارهِ ظُهنسورً فَنَحْنُ مَجْــلَى لِكُلِّ شَيَ

يُعْلَمُهُ لِمُ أَلِهُ الْبَشْيِسُ تجرى بأنْفَاسه الملُّهُـــورْ لَيْسَ لَسهُ في السورَى نظيرُ إلا بنا إذ لَنا الطُّهـورُ يَظْهَـرُ في عَيْنه الأمــوُرُ [عُلُم البسيط]

<sup>(\*)</sup> الأبيات التي شرحها الجيلي فيما سبق، بدأ بها ابن عربي الباب ٥٥٩ من الفتوحات ؛ ونصُّها:

<sup>(</sup>١) أ: لنشره.

<sup>(</sup>٢) هـ: عظم مقدار.

<sup>(</sup>٣) + ط.

<sup>(</sup>٤) ف، هـ: القابلات / آ: القائلات / ط: المقابلات.

هياكل أن المحققين، لتقدّس أرواحهم من نقائص أحكام البشرية وغيرها. و من زائدة! فتقديره: إن هذا الباب أشرف أبواب الكتاب ، لكونه هو الباب الحاوى لفنون -أى لجنس- الأنوار الساطعة، وهي البوادي والبواده (١) التي تفجأ العبساد والزُّهاد من مطالعات أنوار عجائب الملكوت (\*\*).

والبروق اللامعة (٢) مهى (٣) عبارة عن مبادئ ظهور أنوار التجليّات ؛ وهي لأهل البداية . والأحوال الحاكمة؛ يعنى على المريدين : كالشوق ، والوَله ، والقلق ، والحزن ، والقبض ، والبسط ، وأمثال ذلك . والمقامات (٤) الراسخة ؛ للسالكين : كالرضا (٥) ، والتفويض ، والزهد ، والمراقبة ، والمحاسبة ، وأمثال ذلك . والمعارف اللدنية ؛ للعارفين : وهي العلوم الواردة عليهم من قِبَل الحق بلا واسطة ، لأنها من لَدنّه تعالى .

والعلوم الإلهية ؛ هي ما أدركه المحقّقون من المعلومات، على حقيقة (٢) الإتصاف بالصفة العلمية الإلهية . فهي من عين علم الله بذاته و بمخلوقاته . والمنازل المشهودة ؛ يعنى مقامات الأولياء في الله تعالى، من الغوثية والفردية

<sup>(\*)</sup> الهياكل : الأجساد.

<sup>(</sup>١) أ : البودى.

<sup>(\*\*)</sup> تعریف البواده هنا ، قریب من تعریف ابن عربی لها ، بکتابه اصطلاح الصوفیة (انظر: رسائل ابن عربی - طبعة حیدر آباد ، الدکن ص ۱۰)

<sup>(</sup>٢) هـ: الساطعة اللامعة.

<sup>(</sup>٣) ط : التي هي .

<sup>(</sup>٤) هـ ، ط : والمعارف .. والعبارة ساقطة من ط .

<sup>(°) :</sup> الرضى .

<sup>(</sup>٦) أ: بحقيقة.

والبدلية، وغير ذلك. والمعاملات الأقدسية؛ هي التي من شأن الملامتية ألله مية جميع أحوالهم وحركاتهم .. ولأجل ذلك جعلها أقدسية ولم يجعلها أأله الله الأنهم ذاتيون ، فكل ما يُنسب إلى الذات من حيث هي ذات، يُسمى أقدسيا، وكل ما يُنسب إلى الذات من التجلي الذات - كتجليات الأسماء وكل ما ينزل عن التجلي الذات - كتجليات الأسماء والصفات - يُسمى قدسياً .

والأذكار المنتجة؛ التي هي من أوراد الصوفية ، أهل الإستقامة على الطريقة والشريعة . والمخاطبات المبهجة؛ التي هي لأرواح الملائكة من الحق تعالى، فيما يخصُّ كلامهم على العموم، ولأرواح عباد الله على الخصوص. وقد شرحنا طرفاً منها، في كتابنا المسمى بالناموس الأعظم والقاموس الأقدم في معرقة قَدْر النبيِّ الله الله على .

والنَّقْتَات الروحية؛ هي التي من شأن سادات (٣) الملائكة على التخصيص (٤)،

\_\_\_\_

<sup>(\*)</sup> الملامنية: طائفة من أهل الله ، بالغوا في لوم النفس لتصفيتها ، كما بالغوا في إخفاء صلاحهم عن عيون الناس. راجع بخصوصهم: الصوفية والملامنية وأهمل الفتوة للدكتور أيو العلا عفيفي، مع تحقيق رسالة الملامنية للسُّلَمي (مطبوعات الجمعية الفلسفية المصرية).

<sup>(</sup>١) هـ : يقل .

<sup>(</sup>٢) : فكلما .

<sup>(\*\*)</sup> هو مؤلّف ضخم يقع في أجزاء كثيرة ، معظمها مفقود والباقي مخطوط، وكل جزء منه يمثل كتاباً مستقلاً ؛ ومن هذه الأجزاء : لوامع البرق الموهن – روضات الواعظين – قاب قوسين وملتقى الناموسين –لسان القَلَر بنسيم السَّحَر – سِرُّ النور المتمكَّن في معنى المؤمن مرآة أخيه –شمس ظهرت لبدر .. وفي كتاب (مراتب الوجود ص ١٩، ٢٧، ٣٣) نجد الجيلي يدعو الله أنه بوفقه في استكمال بقية أجزاء الكتاب ، مشيراً إلى (شمس ظهرت لبدر ) وهو الجزء الرابع بعد الأربعين من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) أ: سارات ، هـ: ساداة .

<sup>(</sup>٤) أ : التحقيق .

ونودى لهم أن يلقوا على مَنْ أراد (١) الله تعالى من عباده؛ فالنفث هـو الإلقاء، وهو للأنبياء وحى ، وللأولياء إلهام . والقابلات (٢) الروعية؛ يعنى بالقابل: الكون، وبالروع: النفس . يُريد بذلك : المظاهر الموجودة من نَفَسَ الحيق فيه. وكُلُّ ما يعطيه الكشف؛ يُريد: مـن العلوم التي هي مـن وراء أطوار العقل والنقل، فلا يُدرك إلا بالكشف. وما شهد له الحق الصرف؛ يعنى عُلِمَ بالكتاب والسُنَّة، وحُكُمُ العقل السليم.

فجمع<sup>(۱)</sup> هذا الباب ، أصناف العلوم المتعلّقة بالحق والحلّق ، وما فى الوجود سوى ذلك، فحوى جميع علوم الوجود. ثم نبّه الشيخ - رضى الله عنه الحاطة هذا الباب بجميع ما فى كتباب الفتوحات، فقال : ضَمَّنْتُ هذا الباب ما يتعلّق بأبواب هذا الكتاب، مما لابد من التنبيه عليه، مرتّباً من الباب الأول<sup>(1)</sup> إلى آخره - يعنى آخر الكتاب - فمن ذلك أى فمن بعض ما تضمنه هذا الباب من العلوم المذكورة : سر الإمام المبين؛ وهو الروح الذي تكلّم عليه فى الباب الأول من الفتوحات ، وهو حقيقة الحتم ؛ وهى اللطيفة الذاتية المتعينة (٥) فى الصورة الجزئية (١) ، بالكمالات الكلية (١) .

فالسُّرُّ هو اللطيفة المذكورة ؛ والإمام المبين هو الروح الإضافية ، وقد عبَّر

<sup>(</sup>١) هـ: شاء

<sup>(</sup>٢) ط: المقابلات.

<sup>(</sup>٣) يوجد في هذا الموضع اضطراب في ترقيم الورقات بنسخة (هـ) ويبدو أنه بسبب التجليد .

<sup>(</sup>٤) - ف.

ره) هـ: المتصلة.

<sup>(\*)</sup> يقصد النفخة الإلهية التي نفخها الله في حسم آدم ، وتوارثها أبناؤه.

<sup>(7) + 4.</sup> 

عنها بقوله: الإمامُ المبين هو الصادق الذي لا يُمِين . الفرق بين الروح الإضافية والسرِّ، أن السر هو اللطيفة الذاتية بنظره إلى الكمالات الإلهية ، من غير (٢) اعتبار المظهر. والروح الإضافية ، هي عين تلك اللطيفة الذاتية ، لكن باعتبار المظهر وإضافته إلى الظاهر فيه .

وإنما سُمّى السرّ سرّاً ، لأنه تحذية بسرّ الربوبية المحضة (\*\*) ، تحقيقاً لما تقتضيه الذات الإلهية. وأدب الموطن يقتضى عدم الإفشاء بذلك (\*\*\*) . والحِكَمُ اللسماة إنساناً وآدمياً وعبداً ، لمقتضياته الذاتية له ، اللازمة لصورته الناقصة المباينة للكمال ، لئلا يلزم التناقض بين حاله ومقامه ، إذ ليس ذلك من الشئون الكمالية . فكتمه (\*\*\*\*) لذلك المعنى ، من عين أوصاف الرتبة (\*) الكمالية . فجعل ذلك التحذي سراً لا جهراً ، لما يقتضيه الكمال من صفة الحق ، وأدب المقام اللازم للخَلْق.

ثم تكلُّم على تلك اللطيفة بعبارةٍ أخرى ؛ فقال : عجْلَى ما أحاط به

إِنَّ الْإِمَامَ هُوَ الْمَبَيِّنُ شُرْعَ مَنْ مِنْ الْمِنْهَ الْمَادِي فِي حقهم تلرونــهُ

(١) هـ: لا يبين

(٢) هـ: عين .

(\*\*) سرُّ الربوبية : هو توقف الربوبية على المربسوب ، فلولا عبودية العبد لم تكن ربوبية الـرب (انظر: اصطلاحات الصوفية للقاشاني ص ١٠٢).

(""") يقول الصوفية : [فُشَاءُ سرُّ الرُّبُوبية كُفُرُّ [

(\*\*\*\*) يقصد ؛ فكتم ابن عربي سر الربوبية .

(٣) أ : الربوبية .. والعبارة ساقطة من هـ.

<sup>(\*)</sup> لم يتوقف الجيلى هنا عند بيتين وردا بهذا الموضع في الفتوحمات .. يقول البيتان (مسن الكامل):

العلم، وتشكّل فيه الكيف والكم . هو - أى (١) الروح - محل المجلاء (٢) العلم الإلهى (٦) . يعنى أن (٤) الروح المقدّسة، التي هي عين الروح الإضافي والسّر الذاتي؛ هي عين العقل الأول المعبّر عنه بالقلم الأعلى. ولهذا كان مجلس المعلومات الإلهية ، مما هو معنى: كالصفات والأعراض، أو صورة : كالذوات والجواهر (١) .. وعن ذلك عبّر . مما تشكّل الكيف فيه.

ثم تكلَّم على تلك اللطيفة بعبارة أخرى ؛ فقال: وجلت به الأعراض (٥)، وفعل بالإرادات والأغراض ، فانفعلت (٢) به الأوعية (٧) المراض . أراد أن يُبيّن أن تلك اللطيفة هي الروح الإنسانية، التي هي المدبّرة للجسم، فهي جوهر يحلُّه العَرَضُ فيه، ويفعل في عالمه وفي تدبير جسمه بالإرادة متى اختار ، وتنفعل له الأجسام التي تحت تدبيرها.. وإنما سمّاها الأوعية المراض لأن الأجسام كالأرواح، من حيث أنها عين الحق ؛ فلنقصان تحققها في الظهور بالصفات الإلهية التي تظهر في الأوراح، سُميّت مراضاً .. لأنها ليست في صحة اعتدال الأرواح .

<sup>(</sup>۱) أ : أن .

<sup>(</sup>٢) هـ : الجلاء .

<sup>(</sup>٣) – هـ.

<sup>- .: (</sup>٤)

<sup>(\*)</sup> الجوهر: إصطلاحٌ يطلق على عدة معان ، أشهرها: الموجود القائم بنفسه، حادثاً كان أو قديماً، ويقابله (العَرَض) الذي يتعلَّق بالجوهر ، دون أن يكون له وجود مستقل ..انظر: كَثَّاف اصطلاحات الفنون ، للتهانوي ، الجحلد الأول ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>٥) ط: الأرض.

<sup>(</sup>٦) ف : وانفعلت .

<sup>(</sup>٧) أ : الأدعية .

<sup>(</sup>٨) هـ : محلاً ، ط : عل .

فلما فرغ الشيخ -رضى الله عنه- من العبارة عن أطوار هذه الروح، تكلّم عنها عند نهايتها في الرتبة الكمالية. لأنه رضى الله عنه، كان هو الإنسان الكامل، وهذه العلوم (۱) التي يوردها في كتبه قاطبة ، مستفادة له، أخذها من روحه، حسبما ذكر ذلك على الإطلاق في الباب الأول من الكتاب ؛ فقال يصف حالتها في الكمال : النور الباهر وجوهر الجواهر. يعني : الروح الكامل (۲) ، هو النور الباهر (۳) . يريد بذلك ، صفات الألوهية . لأن الذات ظلمة ، والصفات نور (۴) .

واعلم أنه مَنْ لا يكون في نفسه ذاتاً ساذحاً يقبل معناه الإنطباع بكل صورةٍ من صور الوحود، سواء كانت تجليات إلهية أم عينيات كونية أم حكميات علمية؛ لايمكنه (٤) تحقيق الإتصاف بالصفات الإلهية ، ولا يستطيع أن يبرز بالفعل ما هو فيه بالقوة (٤) ، ولا ينطلق بالشأن الكُلّي ، لكونه مقيداً بالحصر الجزئي. وعن ذلك الانطباع بصورة كل صورة، معنى عبر عنه بأنه جوهر الجواهر ثم شرحه، وأوضح ما أبهمه وفتحه ؟ فقال (٥) : يقبل جوهر الجواهر ثم شرحه، وأوضح ما أبهمه وفتحه ؟ فقال (١٠) : يقبل الإضافات الكونية، والإستتارات الغيبية (١) ، والأوضاع الحِكمية، والمكانات

(۱) – هـ.

(٢) أ: الكمال.

(٣) أ : الظاهر.

(\*) جاء في الحديث الشريف: إن الله تعالى سبعين حجاباً من نور وظلمة..

(٤) أ : لايمكنك .

(\*\*) القوة والفعل : من مصطلحات الفلسفة التي تعود إلى أرسطو ، والمثمال المذي يوضِّح الفرق بينهما، هو أن الطفل رجلٌ بالقوة، فإذا شبُّ وبلغ مبلغ الرحال فهو رجلٌ بالفعل .

(٥) أ : وقال ، هـ : ففتحه وقال رضى الله عنه.

(٦) ف: والإستنادات العينية .

الحُكْمية، رفيع المكانة، كثير الإستكانة، عَلَم في رأسه نار عبرة لأولى الأبصار. يعنى : إن روح الإنسان الكامل ، يقبل جميع أحكام الظهور والبطون. فكنّى عن أحكام الظهور ، بالإضافات الكونية. وعن أحكام البطون بالإستنارات الغيبية - والإستنارات بالتاء المثناة من فوق، والغيبية بالغين المعجمة ألى - وهو العالم المقابل لعالم الشهادة؛ يعنى : إنه مع تمكينه بعالم الغيب، شهادي ، ومع تحققه بعالم الشهادة، غيبي . فهو في الآن الواحد والساعة الواحدة: ظاهرة بوصف الحق والخلق، قابل لحكميهما الله .

وكتى عن ترتيب وضع الحكمة في الأكران، بقوله والأوضاع الحكمية بتحريك الكاف. وكتّى عن المكانة الإلهية التي قبلتها هذه الروح الكاملة، بقوله والمكانات الحكمية بإسكان الكاف. فالإنسان رفيع المكانة لأنه موصوف الصفات الإلهية. كثير الإستكانة إلى ماهو له من ذلك الجناب. عَلَمٌ في رأسه نازٌ أي: هي (\*\*\*) عَلمٌ على الذات الإلهية. في رأسه النارُ الموقدة التي تطلع على الأفدة (\*\*\*\*)، المعبر عنها بالجلال والعظمة والقهر والكبرياء .. فهي الرياسة الإلهية التي هي آخر شيء يخرج من رؤوس (۱) الصدِّيقين ، أي تظهر عليهم في نهايتهم؛ لأن الإتصاف بالعظمة والكبرياء (القهر ، لايكون إلا في عليهم في نهايتهم؛ لأن الإتصاف بالعظمة والكبرياء (١) والقهر ، لايكون إلا في

<sup>(\*)</sup> يُلاحظ هنا ، أن الكلمات التي شرحها الجيلي ، تخالف ما ورد في طبعة كتاب الفتوحات (الإستنادات العينية – الإستتارات الغيبية) ولعل ذلك هو السبب في تأكيد الجيلي لقراءته هنا.

<sup>(\*\*)</sup> يكون الإنسان الكامل متصفاً بالصفات الإلهية ، كالكرم والحلم والتصرُّف ، لكنه لا يخرج عن أحكام البشرية.

<sup>(\*\*\*)</sup> يقصد ، الصفات الإلهية.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> تضمينٌ لقوله تعالى ﴿ فَارُ الله الموقدة التي تطلع على الأفئدة .. ﴾ سورة الهمزة ، آية ٧ .

<sup>(</sup>١) ٠٠ روس .

<sup>(1 - (1))</sup> 

الكمال. ومن ثَمَّ ، هلك الرجل الذى نظر إلى أبى يزيد (أ) - وقد كان يرى ربَّه كل يومٍ فلا يضرَّه شئّ و لم يصبه سوءً - لأنه كان يرى ربَّه على قَدْر قابلية نفسه، فاستطاع الثبوت (١) عنده لذلك. فظهر (٢) عليه أبو يزيد بالعظمة والهيبة - ومن وراء قابليته - فهلك، لأن قابليته لاتبلغ قابلية أبى يزيد، فما استطاع الثبوت عنده (أ) . ولذلك قال فيه إنه عبرة لأولى الأبصار وقد شرحنا في هذه

طبقات الصوفية 77 حلية الأولياء 77/1 المنتظم 9/71 معجم البلدان ، مادة بسطام - اللباب 1/71 وفيات الأعيان 1/71 0 ميزان الاعتدال 1/77 البداية والنهاية 1/7/7 النحوم الزاهرة 1/7/7 1/7/7 - شنرات الذهب 1/7/7 . وتوجد له ترجمات مغردة وبحوث خاصة ، منها كتاب الدكتور عبد الحليم محمود (أبو يزيد البسطامي) وكتاب الدكتور بدوى (شطحات الصوفية) .

<sup>(\*)</sup> هو سلطان العارفين ، أبو يزيد طيفور بن عيسى بن شروسان البسطامى، المتوفى ٢٦١ هجرية. من كبار صوفية القرن الثالث الهجرى، اشتهر بما روى عنه من شطحات وأقوال غريبة بالنسبة للعوام . قال الذهبى : وله نكت مليحة ، وجاء عنه أشياء مشكلة لا مساغ لها، الشأن في ثبوتها عنه، أو أنه قالها في حال الدهشة والسكر والغيبة والمحو، ولايحتج بها إذ ظاهرها إلحاد، مثل : سبحاتي . . ما في الجبة إلا الله . . ما النار ؟ لأستنان اليها غلاً واقول : إجعلني فلاء لا مماء لا مله والا بلعتها (سير أعلام النبلاء ١٨٨/١٣) أنظر ترجماته في :

<sup>.</sup>i - (1)

 <sup>(</sup>٢) الفقرة التالية ساقطة من هـ .

<sup>(\*\*)</sup> ذكر ابن خميس في المناقب والغزال في الإحياء وصاحب القوت وغيرهم ، عن بعض أصحاب أبي يزيد ، قال : كان عندى شاب صغير ملازم للخُلُوة . فقلت له : هل رأيت أبا يزيد؟ قال : لا .. رأيت الله فأغناني عن أبي يزيد ! فكررت عليه القول .. فخرجنا نطلب أبا يزيد ، وإذا به قد خرج من النهر ، وفروته مقلوبة على كتفه. فلما رآه الشاب ، صاح ومات. فقلت لأبي يزيد : ما هذا ، فإنه ذكر أنه يرى الله وما مات ، يراك فيموت ؟ فقال: نعم ، كان يرى الله على قدر حاله، فلما نظر إلى ، رأى الله على قدر حالى، فلم يثبت ، فمات (مرآة الزمان، لسبط ابن الجوزى، ضمن كتاب : شطحات الصوفية ص ٢١٣).

النبذة ، جميع ما حواه هذا الباب من كتاب الفتوحات (\*) ، فافهم.

\* \* \*

<sup>(\*)</sup> لم يشرح الجيلى من الفترحات ، الفقرة التالية : يُملى جميع ما سطر ، وماهو بمسيطر . ماله وجود إلا بما يحمله ، ولايفصل إلا بما يقبله . هو المحصى لما علم وجهل وفصل وأجمل. لكل صورة فيه عين، وله في كل صورة كون يمدُّ ويستمدُّ ويعدُّ له ويُعدُّ منه، ظهرنا وإياه، نهينا وأمرنا .

### البَابُ الثَّانِي

هَيْهَاتُ . أَنَّى يَسَعُ الكُوْلُ ذَٰلِكَ !

#### [حقائق الحروف]

قال الشيخ: ومن ذلك أى ومن بعض ما تضمّنه هذا الكتاب (١) من العلوم المذكورة: سرّ الظرف المودع في الحرف. سِرُ الظرف، هو المعانى الكمالية التي أو دعها في الحرف (٢). والحرف هو الاسم والصفة الإلهية ؛ وقد شرحنا ذلك في كتابنا الناموس الأعظم والقاموس الأقدم في معرفة قدر النبي وقلنا فيه إن الحروف على ثمانية أطوار:

حروف حقيقية ؛ وهي أعيان الأسماء والصفات .

\* وحروفٌ عاليةٌ ؛ وهي ذوات معلومات العلم الإلهي، المعبَّر عنها بالأعيان الثابتة في العلم الإلهي .

\* وحروفٌ روحيةٌ ؛ وهمى الأرواح النورية التبى أظهر الله بها هــــذا الوجود، كما أظهر الكلمات بالحروف الملفوظة .

\* وحروف صورية ؛ وهي جوانح هذا العالم (٢) الكُلّبي، وجوارح الإنسان بالحُكُم الجزئي (٤) . وقد فصَّلنا في كتابنا الموسوم بقطب العجائب وفلك الغرائب (١) كل ما (٥) يختص بجوارح (١) الإنسان من الحروف، وقِس على

<sup>(</sup>١) أ : الأول .

<sup>(</sup>٢) هـ : الحروف.

<sup>(</sup>٣) أ : العلم .

<sup>(</sup>٤) أ : الجزئ ، هـ : الجزوى .

<sup>(\*)</sup> ذكر الجيلى هذا الكتاب ، في بداية كتابه الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل قـائلاً أنه لايفهم الإنسان الكامل إلا من وقع على هذا الكتاب .. والكتاب مفقود.

<sup>(</sup>٥) أ : فلما .

<sup>(</sup>٦) أ : بخارج .

ذلك ما يضاهيه من العالم الكبير .وقد ذكرنا مضاهاتها في كتابنا ('' الموسوم بالناموس الأعظم والقاموس الأقدم ('') ، في معرفة قدر النبي الله فتفطّن لذلك، والله الموفّق .

\* وحروف معنوية ؛ وهى حركات الأشياء وسكناتها، ينشأ منها حروف ، يتركّب من تلك الحروف كلمات مناسبة لحال ذلك المتحرّك، كالإنسان في حال قيامه ، يتركّب منه صورة ألف؛ وهى في حال منامه صورة الباء، إلى غير ذلك. حتى أنه يتصرّف صاحب هذا العلم، بحركات حسمية كما يتصرّف بالحروف ، إن كان عارفاً بكيفية التصرّف بها.

\* وحروفٌ حسيةٌ؛ وهي (٣) ما تُشاهد رقماً (٤) وكتابةً.

\* وحروف لفظية ؛ وهي (٥) ما تشكّل في الهواء (٦) من قرع الريح، الخارج من الحلق على مخارج الحروف.

\* وحروفٌ خياليةٌ ؛ وهي صورة تلك الحروف في نَفْس الإنسان، عنـــد تعقُّله(٧) لها .

وكُلُّ نوعٍ من أنواع هذه الحروف، ظروفٌ لسرُّ إلهيٌّ . أي مظهرٌ لظهورٍ

<sup>.1-(1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) العنوان غير كامل في ط.

<sup>(</sup>٣) 🗅 وهو .

<sup>(</sup>٤) أ : شوهد.

<sup>(</sup>٥) أ : وهو.

<sup>(</sup>٦) .. الهوى.

<sup>(</sup>٧) أ : تعلقه.

ولما كانت الأسماء والصفات، حاملةً لما فيها من شؤون الذات الظاهرة عليها لذى التجليات؛ قال: الظرف (٥) وعاةً، والحرف (١) وطاةً. يعنى بالظرف: الألوهية المفهومة عند إطلاق اسم الله على ذات واجب الوجود تعالى، عند اعتبارك لما يُوصف به من الكمال والجمال والجلال. فالإسم أعنى مفهوم هذه الحروف - محل لتلك الكمالات المعبر عنها بحقائق الأسماء والصفات. وعاة، أى: الألوهية حاملة للمعانى الكمالية الإلهية. والحروف يعنى الإنسان - وطاة، أى مظهر لتلك المعانى .. تختلف صورته وتحكم سورته يعنى: الألوهية تختلف صورتها ، بحسب تعينها في كل فرد فرد من الكمال الأفراد، كما ظهرت في إبراهيم وموسى وعيسى ومحمد صلى الله عليهم وسلم أجمعين، وفيمن سواهم من الأنبياء والأولياء على الخصوص ، بالتعيين والوجود، الم في كل فرد أو من ذرات الكائنات على العموم بالحكم (٢) والشهود، فهي الم في كُلِّ ذَرَّةٍ من ذرات الكائنات على العموم بالحكم (٢) والشهود، فهي الحتلاف صورها ومظاهرها، واحدة العين، لاتعدد فيها من حينها أم. وإلى

(١) هـ : كمال الحق.

<sup>(</sup>٢) هـ: الله تعالى.

<sup>(</sup>٣) هـ : حتى .

<sup>(</sup>٤) أ : والجلال .

<sup>(</sup>٥) أ : الظروف.

<sup>(</sup>٦) أ : الحروف.

<sup>(</sup>٧) هـ : العموم بالحكم .

<sup>(\*)</sup> يقصد : من حيث كون الموجودات ، مظاهر للتجلّى الإلهى .. ولكى نفهم كلام الجيلسي هذا، لابد أن نتعرَّف إلى مفهوم الألوهية عنده . يقول الجيلي : الألوهية اسمّ جامعٌ لكل مراتب =

ذلك أشار بقوله وتحكم سورته ولهذا قال (١): هُو . يعنى الظرف الذي عبّر نا عنه أنه الإنسان الكامل عنه باسم (٢) الله -وإن شئت قلت الحرف الذي عبّر نا عنه أنه الإنسان الكامل معنى المعانى. يصحُّ أن يكون مغنى بالعين المعجمة، فيكون تعبيره: أنه محل المعانى الكمالية. ويصحُّ أن يكون بالعين المهملة ، فيكون معناه: أن الاسم الله الله معنى معانى الأسماء والصفات، أي مفهوم (٢) جميع الكمالات الإلهية. لأن الألوهية هي المظهر لاختلاف الأشكال والمبانى (٤).

المبانى - بالباء الموحدة من تحت - تعنى (٥): إن الألوهية ، التى هى حقيقة الأسماء والصفات ، هى التى أظهرت صور الأشكال الخلقية والأوضاع الكونية. لكونها آثار تجليات السبع المثانى التى هى أمهات الظهور وأئمة المظاهر الحقية (٦) ، فهى الحياة والعلم والإرادة والقدرة والسمع والبصر والكلام. وذلك هو المشار إليه بقوله تعالى لنبيّه (٧) ﴿ ولقد آتيناك سبعاً من المثانى والقرآن العظيم ، ما ترجع إليه هذه الصفات (٣٠٠) . فكانت

<sup>=</sup> الوجود ، بل هي الجامع بين الأضاءاد كالحق والخلق والوجود والعدم .. والألوهية تختلف عن الأحدية، التي هي أعلى الأسماء (انظر: الإنسان الكامل ١/ ٢٣)

<sup>(</sup>١) –أ ، هـ : رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٢) أ : باسمه ، والعبارة ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) هـ : معنى.

<sup>(</sup>٤) هم : فالمعاني.

<sup>(</sup>٥) نيعني

<sup>(</sup>٦) م : الحنفية

<sup>.</sup> 类: 🍑 (Y)

<sup>(\*)</sup> سورة الحجر ، آية ٨٧

<sup>(\*\*)</sup> ينظر الجيلى هنا إلى النبى الله على أنه الإنسان الكامل الذي تجلَّت في حقيقته الأزلية، الصفات الإلهية السبع التي يصفها الجيلى بأمهات الظهور

الألوهية - وإن شئت قلت روح الإنسان الكامل - جامعةً للمظاهر الخلْقية والمظاهر الخلْقية والمظاهر الحقية عموماً على الإطلاق .

ولهذا قال (۱) : يحوى الله وجوده . أى يحيط وجود الإنسان الكامل واسم (۲) الله ، بجميع معانى (۱) الألوهية تفصيلاً وإجمالاً . ويغنى عن شهود الحق شهوده . أى : شهودك للإنسان الكامل يُغنيك عن شهودك للحق المطلق . ويحتمل أن يكون المسراد : إن شهودك لمعانى (٤) الألوهية – باستحضارها فى ذهنك وتعقلك (۱) لها – يُغنيك عن مطالعة ما نُقل إليك بالكتاب والسُّنة من العلوم والمعارف، التي هي حقّ لاريب فيه . يعنى : إنك تنال بدوام حضورك مع معانى الإسم الإلهي، وتعقلك له بحكم ما يقتضيه من الكمالات ؛ وتصل إلى ما لأينال ، وتصل إلى ما لاتصل إليه بواسطة النقل والعقل؛ على أنهما حقّ (١).

## [مقامات الكمال]

ولما بيَّن حقيقة (٧) الإنسان الكامل، من حيث أمره الكُلِّي؛ أراد أن يكشف

<sup>(</sup>١) أ : فلهذا ، هـ : رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٢) أ: والاسم، ط: أو اسم.

<sup>(</sup>٣) أ، هـ: المعاني .

<sup>(</sup>٤) أ ، هـ : المعاني.

<sup>(</sup>٥) هـ: بعقلك.

<sup>(</sup>٦) -هر، ط.

<sup>(\*)</sup> يشير الجيلى هنا إلى المقابلة بين علمي الظهاهر والباطن، مع التأكيد أن علوم الظهاهر (النقل والعقل) هي علوم حق .. أما علوم الباطن، فهي علوم حقيقة وشهود ومعاينة ذوقية .

<sup>(</sup>٧) ∴ عن حقيقة .

عى كيفية تقلُّبه في الأطوار الكلية التي تتحقَّق (١) بها له، حقائقُ ماهو منطوٍ فيه من الألوهية المحضة، فقال: منازله معدودة . وهي سبعة أطوارٍ ، لابد لكل كاملٍ أن يقطع تلك المنازل، حتى يبلغ درجة التحقيق .

الطور الأول التوحيد الصرف لابد للولى أن يقطع مسافة الفرق ، حتى يحصل في حقيقة الجمع<sup>(\*)</sup> ، فلا يشهد و لا يسمع و لا يعلم شيئاً سوى الله تعالى . . وهو ما دام فانياً ، لايسافر من هذا المنزل<sup>(٢)</sup> .

فإذا بقى بالله(مم ، سافر إلى الطور الثانى ، فيحصل فى حقيقة جمع الجمع المعالمة المشهد، يفنى من كان باقياً بالطور الأول، ويبقى من

<sup>(</sup>١) يتحقق

<sup>(\*)</sup> ذكر الجيلى هنا اصطلاحين من أدق الإصطلاحات الصوفية (الفرق الجمع) والمراد بهما على وجه الاختصار

الفرق ؛ أن يشهد الصوفى الموجودات الكونية دون التحقق بوجود الحق تعالى فيها. ولذا قيل: الفرق شهود الخلق بلا حق

الجمع ؛ ألا يشهد الصوفى فى مرحلة أعلى ، سوى الحبق تعالى . فبلا يتفرَّق نظره فى الموحودات المتعددة يقال : الجمع شهود الحق بلا خلق .

<sup>(</sup>٢) + هـ. ; عن

<sup>(\*\*)</sup> هناك عدة مستویات دلالیة لمصطلحی الفناء والبقاء (راجع: التعریفات ص ١٤٣، الرسالة ص ٣٩، التعرف ص ١٥، اصطلاح الصوفیة لابن عربی ص ٢) والمراد هنا: أن الصوفی فی مقام الجمع، یفنی عن وجوده، ووجود كل ما فی الكون، فلا یشعر به ؛ نظراً لاستهلاكه فی رؤیة الله؛ فالفناء حال قریب من الذهول عن كل شئ سوی الله . وبعد الفناء ، یأتی مقام البقاء ، حیث ترسخ قدم الصوفی ، فیبقی فی الله مشاهداً الحق فی ذرات الخلق .. وعلی هذا المعنی، عدور كلام الجیلی هنا .

<sup>(\*\*\*)</sup> جمع الجمع : شهود الخلق قائماً بالحق، ويسمى الفرق بعد الجمع (اصطلاحات الصوفية للقاشاني ص ١١)

كان فانياً ، فيتحقّق (١) حينئذٍ بالوحدة المحضة ، ويضرب له مشلاً على الرقيم الحامل للمعانى الكمالية (٢) بكأسٍ ملآن خمراً، فشُرب الخمر ، ورُمى بالكأس ، فانكسر وانعدم (\*) .

ومن هذا المنزل ، يسافر إلى الطور الثالث - وهو (٣) طور السذاجة المحضة اللذاتية الصرفة - فيقبل (٤) بحقيقته وهيئته ، التصور بكُلِّ صورةٍ من صور التجليات، ومعنى من معانى الأسماء والصفات ، وبكُلِّ هيئة وحالة وشكل وحُكْمٍ من سائر الموجودات. فيكون عين كل شيء على ماهو عليه ذلك الشئ. ويكون متصوراً في نفسه بصورة ذلك الشئ، يرى نفسه فيه بنفسه، على ويكون متصوراً في نفسه بصورة ذلك الشئ . كوْناً وبوناً وبوناً .

ومن هذا المنزل ، يسافر إلى الطور الرابع. فيُعطى مفاتيح الغيب ، وهــى

<sup>(</sup>۱) هناك جزء ساقط من الأصل الذى نقل عنه ناسخ مخطوطة (ط) وقد تنبه الناسخ لهذا السقوط، فكتب فى هذا الموضع: هنا نقص فى الأصل فتأمل ! وسوف نشير فيما بعد، إلى نهاية الجنزء الساقط.

<sup>(</sup>٢) أ: الكاملية.

<sup>(\*)</sup> يتوغل الجيلى هنا في مفاوز الرمز الصوفي ، ليُلمح إلى معنى يبدو لنا على النحو التالى : إذا وصل الصوفي لإدراك معنى الوحدة المحصة حيث لاوجود إلا لله فقط، يكون هذا الصوفي وكأنه يتناول كأساً (الكون ) به خمر (الوجود الإلهي) فيشرب الخمر (يتحقق بأنه لا موجود سوى الوجود الإلهي) فيرمى بالكأس (لايلقى بالاً إلى العالم الحسى) فينكسر الكأس وينعدم (يتلاشى بالكلية وجود الخلق) وعند أنه تقف العبارات والإشارات. أو كما قيل : تتسع الرؤية، فتضيق العبارة ! ولذا رمز الجيلى هنا ، ولم يصرِّح .

<sup>(</sup>٣) ∴ وهي .

یقبل .

<sup>(\*\*)</sup> يتعرَّض الجيلى هنا إلى مقابلة الإنسان الكامل للكون كله، بحيث يصير الإنسان الكامل كوْناً جامعاً تقابل كل حقيقة منه، رقيقة من رقائق الوجود . وقد عرضنا لهذه الفكرة بسالتفصيل فى بحثنا : الفكر الصوفى عند عبد الكريم الجيلى ص ٨٥ وما بعدها .

الأسماء التى أظهرت صور الكائنات من الغيب إلى الشهادة (١). فهى مفاتيح لأقفال خزائن الغيوب ، وهى أسماء الأفعال التى كانت المؤثّرة فى ظهور عالم الغيب إلى عالم الشهادة، ويسميها الشيخ (٢): المفاتيح الثواني ، وفي هذا الطور، يسبح (٣) في فلك الأسماء والصفات - في كل اسمٍ وصفةٍ على حدته - حتى يعلم مقتضياتها، على ما هي عليه في محلها.

ومن هذا المنزل ، يسافر إلى الطور الخامس. فيُعطى مفاتيح غيب الغيب وهي أُمهات الأسماء، وأثمة الصفات - فيصرفها بالذات ، ويتحقّق بها صورةً ومعنى في جميع الأوقات. ومَنْ وصل إلى هذا الطور ، لايتوارى عنه مشهوده بحال أن أصلاً ، ولا يجوز عليه الاستتار قطعاً .. وهذه الأسماء ، هي التي يسميها الإمام رضى الله عنه بالمفاتيح الأوك ؛ فيتحقّق العبد بالاتصاف بها.

ومن هذا المنزل ، يسافر إلى الطور السادس ؛ فيستكمل التحقَّق (٥) بالأسماء الذاتية والنعوت الصفاتية والأوصاف الفعلية ، ويتعينَّ في الظهور بها جملةً وتفصيلاً . وفي هذا المنزل يتدرَّع بالهيبة ، ويتوَّج بالعظمة؛ فتكون له . فلو نظر بنظر نفسه البشرية الإنسانية ، إلى حبل ، بالقهر ؛ لتَدَكُدكَ من هيبته، وتلاشى لعظمته . فكيف له لو رأى ذلك بحقيقة الإلهية . . هيهات . . أنَّى يسع الكون ذلك! بل لاتتجلَّى عظمته - كما هو له - إلا عنده، وفي علمه . ولهذا

<sup>(</sup>١) العبارة التالية ساقطة من هـ .

<sup>(</sup>٢) هـ: قلس الله سره.

<sup>(</sup>٣) هـ: الله تعالى ا

<sup>(\*)</sup> يقول الإمام عبد القادر الجيلاني في وصف القطب: لايشقى به جليسه ، ولا يغيب عنه مشهودة، ولا يعواري عنه حاله (ديوان عبد القادر الجيلاني ، ص ١٩٩).

<sup>(</sup>٤) إلى هنا ينتهى الجزء الساقط من ط .

<sup>(</sup>٥) هـ : التحقيق .

قال الله تعالى ﴿وما قدروا الله حقَّ قدْره ﴾ (أ) يعنى : كُلُّ ما (ا) سواه لايستطيع أن يقدِّره، فيعظّمه بذاته لذاته؛ لأن الكون وجودٌ مقيَّدٌ ، فلا يستطيع لشئ من ذلك. فلو لمحت بارقة من عظمة جلال الله تعالى على الأكوان، لأعدمتها (١) بالعين والحكْم .. جملةً وتفصيلاً .

ومن هذا المنزل ، يسافر إلى الطور السابع ، المعبَّر عنه بنزول الحق فى الثلث الأخير من الليل إلى سماء الدنيا (قلم وعندها يطلع الفجر، وتظهر شمس الكمال على سائر أعضائه الجسمانية - على حسب ما كان لروحه وقلبه - فيكون حسمه روحاً ، وقلبه "عقلاً ، بالعين والحكم والوجود جملةً وتفصيلاً . فيكون حسمه روحاً ، وقلبه "عبلى يتقرّب إلى (ع) بالنوافل حتى أحبّه، وهذا معنى قوله على : لاينزال (قلم عبلى يتقرّب إلى (ع) بالنوافل حتى أحبّه، فإذا (م) أحببته، كنتُ (الله الله يسمع به، وبصره الله يبصر به ، ولسانه

<sup>(\*)</sup> سورة الأنعام ، آية ٩١.

<sup>(</sup>۱) ن کلما .

<sup>(</sup>٢) أ، ط: لأعد منها، هـ: لاعدمنتها.

<sup>(\*\*)</sup> الإشارة إلى الحديث الشريف: ينزل الله إلى سماء الدنيا .. فيقول همل من مستغفز فأغفر له. أخرجه البخارى (الصحيح، كتاب التهجد، باب ١٤) ومسلم (الصحيح، كتاب المسافرين، حديث رقم ٢١٨- ١٧٠) وأبو داود (السنن، كتاب السنة، الباب ١٩) والرمذى (الصحيح، كتاب الصلاة، الباب ٢١١) وابن ماجة (السنن، كتاب الصلاة، الباب ٢١١) ومالك (الموطأ، حديث رقم ٣٠ من قراءة القرآن) وابس حنبل كتاب الصلاة، الباب ٢٨٨) ومالك (الموطأ، حديث رقم ٣٠ من قراءة القرآن) وابس حنبل (المسند ٢/ ٢٦٤، ٢٦٧، ٢٨٢) و١٤، ٢٨٧، ٤٠٥)

<sup>(</sup>٣) ∴ قلبا .

<sup>(\*\*\*)</sup> يلاحظ هنا أن الجيلي وضع الحديث القدسي، على لسان النبي ﷺ!

<sup>. 1 - (1)</sup> 

<sup>(</sup>٥) أ.

<sup>(</sup>٦) هـ · أكور

الذي ينطق به، ويده ('' التي يبطش بها، ورجله التي (۲) يمشي بها ('' فافهم!

وما بعد هدا المنزل، إلا العجزُ والحيرة في التجليات التي لانهاية ها وهدا العجز، عين الكمال والقدرة. وهده الحيرة (1) ، عين الثبوت. ونهاية ما يعبر به عن هذه الحيرة وهدا العجز ، بأن يقال : إنه يجد كمالاته الإلهية ، التي هي ده، على ماهي عليه من عدم النهاية التي يعجز العلم (٥) عن الإحاطة بها، من حيث أنها لانهاية لها. فبالنظر إلى هذا العجز، قال عليه الصلاة والسلام : لا أحصى ثناء عليك. وبالنظر إلى ماهو من كمال الصفة العلمية له تعالى ، قال : أنت كما أثنيت على نفسك (٣)

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) هـ

<sup>(</sup>Y) - AL.

<sup>. 1 + (</sup>٣)

<sup>(\*)</sup> هو أصحُّ الأحاديث القدسية في ولاية الأولياء .. أخرجه البخارى في الصحيح عن أبي هريرة، وابن حنبل في المسند عن عائشة، وأبو نعيم في الحلية ، والبزار والطبراني والسيوطي (جمع الجوامع ٢٣٠/١٢٣)

<sup>(</sup>٤) هـ: الحيواة ا

<sup>(</sup>٥) + هـ.

<sup>(\*\*)</sup> الحديث الشريف. لا أحصى ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك .. أخرجه مسلم (الصحيح، كتاب الصلاة الباب ٢٢٢) وأبو داود (السنن، كتاب الصلاة الباب ١٤٨- الوثر، باب ٥) والترمذى (الصحيح، كتاب الدعوات، الباب ٧٥) والنسائى (السنن، كتاب الطهارة ١١٩- التطبيق ٤٤، ٧١- قيام الليل ٥١) وابن ماجه (السنن، كتاب الدعاء، باب الطهارة ١١٩- التطبيق ٤١، ١١٠- قيام الليل ٥١) وابن ماجه (السنن، كتاب الدعاء، باب ١١٨ ومالك (الموطأ، القرآن رقم ٣١) وابس حنبل (المسند ١٩٦/، ١١٨)

#### [حقائق الإنسان الكامل]

ولتحقّق روح الإنسان الكامل بالحقائق الإلهية ، قال : آثاره مشهوده. يعنى : آثارُ الإنسان الكامل مرئيةٌ بالعين، لأنه يُحيى الموتى، ويميت مَنْ شاء من (۱) الأحياء ، وينبىء الناس إذا شاء (۲) بأسمائهم وأفعالهم وبما يأكلون وما يدّخرون إلى يوم القيامة. كلماته محلودة . يعنى : إنه يقف بالكلام على حدّ الشريعة ، فلا يخرج منه (۲) بلسان القُدُرة ، عن سياج الحكمة ، بل يؤدى حَقَ العبودية بظاهره ، كما أدى (٤) حَقَّ الربوبية بباطنه . وآياته بالنظر مقصودة . يعنى: إنه في نفسه (۱) لنفسه ، يتجليّ متى شاء بما شاء فيما شاء (۱) . فكنّى بالآيات عن التجليات الإلهية ، بحكم الأسماء والصفات ؛ يقصد منها : الظهور بالآيات عن التجليات الإلهية ، بحكم الأسماء والصفات ؛ يقصد منها : الظهور فأفصح وأبان . يعنى : إنه أوتى التمكين بالبيان – أى بالظهور – فأفصح وأظهر كلماته . وأبان عن المعاني (۱) يإرادة (۱) ذاته .

# [الإنسان الكامل والحروف]

وسوف أُنَبِّهك على علم شريف قد رمزه الشيخ (٩) في ذلك من وجمه،

<sup>(</sup>۱) + هـ.

<sup>(</sup>٢) أ : يشاء .

<sup>(</sup>٣) + هـ .

<sup>(</sup>٤) أ : ي*ؤدى*.

<sup>.1 - (0)</sup> 

<sup>(</sup>٦) أ : يشاء.

<sup>(</sup>٧) أ : معاني.

<sup>(</sup>٨) هـ: ما أراد به ، ط: ما أرادته .

<sup>(</sup>٩) هـ: رضى الله عنه وقلس الله سره.

وصرَّح('') به من وجه. وهو أن جميع ما شرحناه ('') لك في صفة هذه الروح الشريفة، من أطوار المعاني المذكورة هنا؛ إنما هو من حيث كون الإنسان حرفاً من حروف أحد الأنواع الثمانية المذكورة في تقسيم الحروف ". فاعتبر مثل جميع هذه المعاني المذكورة وكمالها ، لكل حرفٍ من حروف كل نوعٍ من الأنواع الثمانية ؛ لأن الحروف وطاء أي محل ظهور الأسرار الإلهية. والحروف كلها مرائي يظهر فيها معني السرِّ الإلهي ، لكن له في كل طور حكم مخصوص ومشهد منصوص وأثرٌ منفرد، ونسبة ('') تحققه ، على أسلوب عجيب ونمط غريب. ولو أردنا أن نتكلم في ذلك، لاحتجنا إلى مجلدات؛ ولكن تفطن ('') غريب. ولو أردنا أن نتكلم في ذلك، لاحتجنا إلى مجلدات؛ ولكن تفطن النوع ذلك وتدبّره ، فكلما قلنا لك إن الأعيان الثابتة حروف ، وكان النوع للكرف المعني لكل ألف من أنواع الحروف الثمانية؛ كالعقل الذي هو ألف الحروف الروحية، فإنه ('') يجمع ('') والخصوصيات (''') كلها، كما يجمع الإنسان الكامل. وكالألف الرقميّ ، فإنه يجمع المعاني المودعة في الحروف كلها، كما

(١) - أ، هـ : وخرج.

(٢) أ: ما ذكرناه.

(٣) أ : الحرف .

(٤) الفقرة التالية ساقطة من هـ.

(٥) أ : سقطن.

(٦) ط: وكان الإنسان.

(٧) هـ : بنسية.

(٨) ط : فإنها.

(٩) ط: مجمع.

(١٠) أ: الحروف.

(١١) أ، ط: فالخصوصيات.

يجُمل جميع الملفوظات ويوصلها إلى مَنْ أمره (١) الله به. فاعتبر هذا المعنى ، فى كل قسمٍ من هذه الأقسام الثمانية ، يما يناسب ذلك العالم، ترى عجائب وغرائب من أسرار الله تعالى ، فقد فتحت لك باباً إليها . واستعنْ فى تحقيق ذلك، يما (٢) ذكره الشيخ فى الباب الثانى من الكتاب ، عند ذكره مراتب الحروف اللفظية وعوالمها وأطوارها وخواصها وما أودع الله تعالى فيها من العجائب والغرائب، مما يطول شرحه (١) . وسوف أُنَبِهكَ فى الأبيات المذكسورة هنا، على ما يعينك على معرفة ذلك ، إن شاء الله تعالى .

#### [تجليات الإنسان الكامل]

قال الشيخ: فمنه نثر ، ومنه نظم ، ومنه أمر ، ومنه حُكْم . إن للتجليات (٢) الحقية ، التي هي للإنسان (١) الكامل ، نثر تجليات ذاتية (٥) منفردة ، غير متعدّد، ليس لكل تحل إلا اسم واحد . ومنه نظم تجليات صفاتية (١) ، يجمع

<sup>(</sup>١) هـ: إلى أمر .

<sup>(</sup>٢) هـ : تحقيق ما .

<sup>(\*)</sup> الفتوحات المكية (طبعة دار الكتب العربية ١/ ٥١ - تحقيق د. عثمان يحيى ١/ ٢٣١) وهذا الباب يتناول فيه ابن عربى واحداً من أدق الموضوعات ، فيجعله بعنوان : في معوفة مواتب الحروف والحركات من العالم وما لها من الأسماء الحسنى، ومعوفته الكلمات ومعوفة العلم والعالم والمعلوم وينقسم الباب إلى ثلاثة فصول ، الأول في معوفة الحروف والثانى في معرفة الحركات التي تتميز بها الكلمات والثالث في معرفة العلم والعالم والمعلوم .. وكما يقول الجيلى هنا ، فهو باب يطول شرحه !

<sup>(</sup>٣) : التحليات.

<sup>(</sup>٤) هـ : الإنسان .

<sup>(</sup>٥) العبارة التالية ساقطة من أ.

<sup>(</sup>٢) هد: صفات.

كُلُّ بَحلِّ المَاء متعدِّدة وصفات متغايرة؛ كتجلى القدرة - مثلاً بجمع جميع بحليات الأفعال . وكذلك تجلى الإرادة ، وكذلك تجلى العلم ، وكذلك تجلى الجمال، وكذلك بحلى الجلال وتجلِّى الكمال، إلى غير ذلك من تجليات الصفات والأسماء التي لها الهَيْمنة على ما تحتها . ولهذا قال فمنه أهر أى ، مما يصدر من تجلياته، أمر بوجود أو تكوين ، أو غير ذلك من أوامر الحق تعالى على عباده. وهنه حكم نافذ لايتغيَّر في العالم، لأنه الحق المعيِّن (٢) ؛ هذا معناه .

ولما كان ذلك للإنسان (٢) ، السذى همو<sup>(1)</sup> حرف من الحمروف (<sup>۵)</sup> العاليات (<sup>۱)</sup>؛ كذلك (١) هو للألف الذى هو حرف من الحروف الحقيقية أو

(\*) ينسب لابن عربي بيتان (من الكامل) هما :

كُنَّ حُروفاً عاليات لم تُقيل متعلقيساتٍ في ذرى أعلسي القُلَلُ الله الله عَنْ وصل أنسا أنت فيسه ونحسن أنت

وقام القيصرى بشرح البيتين (علم الحقائق .. مخطوط) كما شرحهما النابلسى (ورد الورود فى شرح الحروف العاليات .. مخطوط) ويوجد شرح معاصر لهما وضعه أحمد خيرى بعنوان : إزالة الشبهات عن قول الأستاذ كنا حروفاً عاليات (مطبعة السعادة بالقاهرة ١٣٧٠ هجرية) انظر أيضاً ؛ د. سعاد الحكيم : المعجم الصوفى ، ص ٣٢٢.

والبيت الثانى مكسور - كما لاحظ محمد زاهر الكوثرى وحاول إصلاحه - وليس فيه ما نعرفه من أسلوب ابن عربى .. ونسرى من جانبنا ، أن البيتين من وضع أحد أتباع الشيخ الأكبر.

(٦) يوجد جزء ساقط من هذا الموضع في ط.

<sup>(</sup>١) : تجلى.

<sup>(</sup>٢) أ: للمتعين .

<sup>(</sup>٣) هـ : الإنسان ، ط : الإنسان الكامل.

<sup>.... + (£)</sup> 

<sup>(</sup>٥) هـ : حروف.

الروحية أو المعنوية أو الصورية أو اللفظية أو الرقمية (أ) أو الخيالية (١) . ألا تراه يقول : فمنه نثرٌ، ومنه نظمٌ إن اعتبرته في الحروف اللفظية ، وحدت الأمر كذلك . ومنه أمرٌ ومنه حكم كلفظة أفعل ؛ وهذه حروفٌ مركبةٌ . ولفظة قول وفعل (١) ، وغير ذلك، كلها أمرٌ؛ وكلٌّ منها حرفٌ واحدٌ غير مركّب! فاعتبر جميع الباب في أطوار الحروف، تقع على كنز من كنوز الله تعالى. وإنما ضربنا على تبين كل ذلك، لئلا يفوت الغرض من تأليف هذا الكتاب، والمراد بذلك سعادتك . وإنما هي (١) في معرفتك لنفسك، فلأحل ذلك تكلّمنا على الإنسان وحده .

وقال (<sup>1)</sup> في اللفظية والرقمية والخيالية إنها (<sup>0)</sup>: ابن (<sup>1)</sup> الإمام المبين <sup>(1)</sup>. الذي هو اللوح المحفوظ (<sup>\*\*</sup>) ، لأنها تبرز بتلك (<sup>۷)</sup> الحقائق، كما تـبرز المعاني من

<sup>(\*)</sup> الرقمية : المكتوبة .. والرقم : الكتابة والوشى.

<sup>(</sup>١) أ: الخالية .

<sup>(</sup>٢) هـ: قول و فعل

<sup>.1-(1)</sup> 

<sup>(</sup>٤) أ، ط: ولما / هم: وكما ا

<sup>(</sup>٥) هـ : وأنها ، أ : أنها أثر .

<sup>(</sup>٦) ∴ بن .

<sup>(\*)</sup> ترك الجيلى الفقرة التالية من الفترحات دون شرح: وفيه حقّ وفيه خلق، ففيه عدل وفيه ظُلم. له التلفّظ والرقم، وله التوهم لا الوهم. لا وجود له إلا به فانتبه (في الأصل: فانبته) أبان للآذان ما سوه الجنان. نطق عن الغيب، بما لاشك فيه ولا ريب. يشهده الإيمان والعيان، صحفاً مكرمة، مرفوعة مطهرة، بأيدى سفرة، كرام بررة، هو ابن الإمام. (\*\*) يقول الجيلى: اللوح المحفوظ، نور إلهي حقى متجل في مشهد خلقي، انطبعت فيه الموجودات انطباعاً أصلياً. فهو أم الهيولى (يقصد المادة) لأن الهيولى لاتقتضى صورة إلا وهي منطبعة في اللوح المحفوظ. فإذا اقتضت الهيولى صورة ما، وُجدت في العالم على =

القلوب، لا، بل هي(١) أبسوه . يعنى : هل أصلُّ لتلك الحقائق المكتوبة في اللوح (٢) ، لأنه لابد من حروفُ كتبها القلم (أ) في اللوح حتى قُرئت. وتلك الحروف، ولو كانت على غير هذه الهيئة ، فهى عين هذه الحروف الرقمية ؛ لأنها متلوَّة مقروءة ، ولو بلا معنى (٣) ؛ فلا يخرجها ذلك عن كونها حروفاً، فهى – أعنى الحروف – أصلُّ للمعانى الموضوعة في اللوح المحفوظ، إذ بها الكمال والتمام (٤) . لكونها مشهودة صورة ومعنى ، والموضوع (٥) في اللوح المحفوظ إنما هو مشهود معنى لا غير ؛ فجمعت هذه الحروف ، حقائق المعنى والصورة .. وليس (١) ذلك لتلك لتلك (٧) ، فافهم .

ولكون (٨) الإنسان الكامل ، كلَّى (٩) التحقيق ؛ قال : إذا أَسْهَبَ ذهب.

<sup>=</sup> حسب ما اقتضته الهيولى، على الفور والمهلة ؛ لأن القلم الأعلى جرى فسى اللوح المحفوظ بإيجادها، واقتضتها الهيولى؛ فلابد من إيجادها على حسب المقتضى (الإنسان الكامل ٦/٢).

<sup>(</sup>٧) هـ: تلك.

<sup>(</sup>١) في ف : هو ابن الإمام ، لا بل أبوه .

<sup>(</sup>٢) هـ : اللوح المحفوظ .

<sup>(\*)</sup> يصف الجيلى القلم الأعلى بأنه: أول تعينات الحق في المظاهر الخلقية. وهو أغبوذج ينتقش ما يقتضيه في اللوح المحفوظ؛ كالعقل، فإنه أغوذج ينتقسش في النفس. فالعقل بمكانة القلم (الإنسان الكامل ٢/٥) وبهذا تكون عملية الخلق والايجاد عند الجيلى، ناجمة من اقتران فعل القلم واللوح، فما يكتبه القلم في اللوح، يظهر في الوجود.

<sup>(</sup>٣) أ : بالمعنى.

<sup>(</sup>٤) ف: الذي له الكمال والتمام.

<sup>(</sup>٥) العبارة ساقطة من هـ .

<sup>(</sup>r) – l.

<sup>(</sup>٧) ط: أملك.

<sup>(</sup>٨) ط: ويكون.

<sup>(</sup>٩) ط: الإنسان كل.

أسهب -بالسين المهملة و يعنى إذا طوّل (١) وأطنّب - يُقال : اسهب في الكلام وأطنب . إذا طوّل في الحديث . المراد : إذا تمادى وأطال نظره إلى (٢) حقائق صفاته - التي لا نهاية لها، وكلها كمالية - ذهب عن حكم الكون، فلا يُسمّى خلّقاً بوجه من الوجوه، لأنه قد ذهب عن العالم وما فيه بالكلية ؛ فليس هو من العالم، ولا هو فيه .

وإذا أوجز أعجز . الإيجاز (٣) ضدُّ الإسهاب ، يعنى : إن الإنسان إذا الحتصر في نفسه ، فوقع نظره في (٤) صفاته ، إلى نظره لذاته ؛ أعجز غيره عن دركه . وإن شئت قلت : أظهر كُلَّ أمرٍ مُعْجزٍ . وإن اعتبرت ذلك في الحرف اللفظي والرقم (٥) ، فمعناه ظاهر . . ومن ثم قال : فصيح المقال ، كثير القيل والقال . يعنى : إن الإنسان الإلهي (١) الكامل، ظاهر التكوين بالكلمة (١) ؛ كثير الكلام، لأن الموجودات كلها كلمات . تختلف أشكاله ومعارجه لأنه متصور بكل صورة خُلقية ، ومتحقّق بكل حقيقةٍ إلهية ؛ فهو مختلف الأشكال والمعارج.

(١) هـ أطول .

<sup>(</sup>٢) ط : في .

<sup>(</sup>٣) هـ : الإعجاز .

<sup>(</sup>٤) أ : فوقع نفسه في

 <sup>(</sup>٥) هـ : الحروف اللفظية والرقمية.

<sup>(</sup>٦) غير واضحة في أ.

<sup>(\*)</sup> انظر مقالة الدكتور أبو العلا عفيفى: نظريات الإسلاميين فى الكلمة (محلة كلية الآداب-حامعة الإسكندرية ١٩٤٥) ومطلق لفظ الكلمة حين يرد فى لغة ابن عربى ، فالمراد به كلمة التكوين: كُنْ .. وهى الكلمة المخلوق بها .

ويخفى (١) على المتبع أثرة (٢) ومدارجه (٣) . لأنه من وراء قوة أطوار (١) الكون، فيخفى أثره على كل متبع، لأنه لا يبلغه حدّه، ولا يصل إليه دركه . واعتبر تلك المعانى في الحروف ، فالحرف اللفظي (٥) تختلف أشكاله (١) على حسب وضع كل واضع بكل لغة . ويخفى على المتبع أثره يعنى : على المقتفى له، معرفة ما جعل الله في كل حرف من أثر (٧) - بالخاصية والطبع والفعل - في كل معنى وصورة، مما لكل حرف (١) من التصرّف . لأن الحرف (١) ، وإن شئت قلت الإنسان الكامل : كائن بائن . يصح أن يقول عن (١) الإنسان الكامل إنه تعما هم فيه كما أن الحرف (١١) كائن في رتبة الإحاطة ، بائن عن حكم القيد بالإحاطة؛ لكونه يفعل بحقيقته (١١) في الغيب، فهو غير محصورٍ على ما يشهده من صورته.

(١) ف : تختلف .

(۱) حس

(٢) ف : آثاره.

(٣) أ ، هـ : ومعارجه.

(٤) أ : أطوار قوه.

. 1 - (0)

(٦) ط: اشكالهم.

(٧) أ : الأثر .

(٨) كلمات هذا الموضع مضطربة في كل النسخ.

(٩) أ : من الحرف ، هـ : لأن الحروف ، ط : لأن من الحرف.

(۱۰) أ : على.

(١١) العبارة ساقطة من ط.

(۱۲) هـ : الحروف .

(١٣) أ: بحقيقة.

ومن ثُمَّ، قال عن الحروف ؛ وإن شئت قلت عن الإنسان الكامل، بل هو الإنسان : راحلٌ قاطنٌ . أى راحلٌ عن المراتب الخلُقية ، قاطنٌ في المراتب الإلهية . استوطن الخيال فأقام في عالم (١) ؛ معناه : وهو محل العلم بالله. وافترش الكتاب يعنى : لما (٢) كان في باطنه ساكناً مع ربه ؛ افترش الكتاب ، يعنى اتخذ الصفات والأسماء الإلهية ، فرشاً له في موطن كماله ، يتلَقب عليها.

واستوطأ اللسان بتحقيق القدرة والإرادة ، في نفوذ الأمر بكلمة كُنْ حيث يريد . واعتبر هذه المعاني (٢) للحروف الرقمية واللفظية والخيالية والخيالية الخيال ، فلا تخرج عنه والخيالية (١) مستوطنة الخيال ، لأنها لاتكون إلا في عالم الخيال ، فلا تخرج عنه والرقمية (٥) افترشت الكتاب ، لأنها متلوّة ، فلا تكون إلا في الصحف واللفظية استوطأت اللسان، فلا تظهر إلا بواسطته. وقس على ذلك، كُلَّ واللفظية استوطأت اللسان، فلا تظهر إلا بواسطته وقس على ذلك، كُلَّ الأقسام الثمانية. وقد شرحنا في هذه النبذة ، جميع ما حواه الباب الشاني من كتاب الفتوحات ، في الحروف وغيرها ؛ ونبَّهناك على ماهو المقصود من ذلك.

\* \*

<sup>. - + (</sup>١)

<sup>(</sup>٢) أ: الإنسان الكامل لما .

<sup>(</sup>٣) أ: الثلاثة المعانى ، هـ: الثلاث المعانى ، ط: الثلاث معانى 1

<sup>. 1 - (1)</sup> 

<sup>(</sup>٥) هـ : إلى الرقمية .

# البابُ الشَّالِثُ

ما ثمَّ أَمـرٌ فاصِلٌ بينَ الله وَبَيْنَ العَسالَمِ .

#### [التنزيه والتشبيه]

قال الشيخ رضى الله عنه : ومن ذلك ، أى (١) ، ومن بعض ما تضمّنه هذا الباب من العلوم المذكورة: سرُّ التنزيه النزيه النزيه النزيه النزيه الخعرة ، هو تنزيه الحق تعالى لنفسه ، كما يُعْلمه (٣) لذاته . وهذا التنزيه لايقابله تشبيه (أ) ، بل هو منزه عن مقابلة التشبيه . فتنزيهه لانعلمه ولانعقله ، لأن كل تنزيه نُنْزهه به (١) ، إنما هو منوط بضدِّية التشبيه . فهو إذن (٥) يتعالى عن تنزيهنا له ، فتنزيهه منزه عن التنزيه والتشبيه .

ولأجل ذلك ، قال : التنزيه تحديد المنزه (\*\*) . لأنك عند أن تنزّهه عن معنى التشبيه ، ليحصل بذلك ما تريده (١) من التنزيه ؛ وبهذا (١) الفعل تحصره على ما يضاد التشبيه ، فتحدّه وتقيّده بذلك المعني ؛ فالتنزيه تحديث وتقييد . والتشبيه تثنية المشبه ، لأنك إذا قلت " هو كذا وكذا" على التقييد بصورة

تنزَّ لْمَنَا عَنِ النَّنزيه لَمَّا رَأَيْنَاهُ يِدَلُّ عَلَى الشَّبِهِ وَقُلْنَا ذَاكَ حَظُّ الحَقِّ مِنَّا بِعِلْمِ الوَاحِدِ الفَرْدِ النبيهِ

<sup>. - + (1)</sup> 

<sup>.</sup>i-(1)

<sup>(</sup>٣) هـ : يعلم .

<sup>(\*)</sup> التشبيه ؛ يُراد به تشبيه الله بالخلق ، والقول بأن الله صورة كخلقه. والأصل في القول بــه، مــا ورد من أن الله : خلق آدم على صورته !

<sup>(</sup>٤) - هـ ، ط / أ : يها .

<sup>(</sup>٥) ن إذا .

<sup>(\*\*)</sup> ورد في هذا الموضع بالفتوحات ، بيتان [من الوافر] هما :

<sup>(</sup>٦) أ : تريد .

<sup>(</sup>٧) أ : وهذا .

واحدةٍ دون عيرها، فقد أشركته مع تلك الصورة في معنى واحد؛ وهذا هو عير التثنية. فكلا الأمرين على انفرادهما ، خطأ ؛ والصواب جمعهما بحيث أن تنزّهه في عين التشبيه، وتشبّهه في حكم التنزيه .

وإلى هذا أشار ونبَّه بقوله: فيا ولدى (١) . يخاطب تلميذه بدر الحبشى في بقوله، ليسمع غيره: تنبَّه وتَفَكَّر فِيمَن نَزَّه وشَبَّه . يعنى: تأمَّل فيمن جمع بين الوصفين: هل حاد عن سواء السبيل ؟

كلمات الإستفهام إذا صدرت عن العارف بما يُسْتَفْهم عنه، تكون إما نفياً وإما<sup>(۱)</sup> إثباتاً ؛ لأن المتكلّم يعرف المعنى، فلا فائدة للاستفهام . و هل هنا بمعنى النفى، يعنى : إن كل مَنْ جمع بين التشبيه والتنزيه ، ما حاد عن سواء السبيل.أى ، ما مال عن طريق الله، الذى هو صراط الله فى نفسه. وذلك هو المعبّر عنه بتجليات ذاته فى حقائق أسمائه وصفاته ؛ فما حاد عن ذلك ، من كان عن هذا الوصف؛ لأنه عرفه على ما هو الأمر عليه.

<sup>(</sup>١) ف: فيا ولى .

وتوجد لبدر الحبشى مخطوطة بعنوان **الإلباه على طريق الله ج**مع فيها كلام ابن عربسى ، ولهذه المخطوطة نسخة مصورة بمعهد المخطوطات العربية بالقاهرة، وأصلها محفوظ بمكتبة (أمانية) تحب رقم ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) أ: وإلا

وهل هو من (1) علمه في ظلّ ظليل. ولفظة هل هذا بمعنى الإثبات، وتقديره: نعم، هو من علمه، أن الحقّ هو المنزّة في التشبيه والمشبّة في التنزيه (٢). في ظِلّ يعنى: في سترٍ مانعٍ، مستورٍ بصفات الحق عن صفات الخلّق؛ ولهذا كان ظِلّه ظليلاً (٣). وإلى هذا أشار القائل، بقوله (١):

تَسَرَّتُ فِي دَهْرِي بِطْل جَنَاحِهِ (٥)

فَعَيْنِى تُسرَى دَهْسرِى وَلَيْسَ يَرانِسى '' فَلَوْ تُسْأَلُ '<sup>۷</sup> الأَيَّامُ مَا اسْمِى مَا دَرَتْ '<sup>۸</sup>

وَعَنْ (١) مَوْضِعِي (١٠) لَمْ تَلْرِ (١١) أَيْنَ (١٢) مَكَاني

[الطويل]

فمن هو بهذه الصفة على التحقيق : هو في خير مستقرِ (١٣) وأحسسن

<sup>(</sup>١) أ ، هـ، ط : في . والتصويب من (ف)

<sup>(</sup>٢) هـ : التنزيل .

<sup>(</sup>٣) هـ : ظليل .

<sup>(</sup>٤) أ : في قوله ، ط : رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٥) ط: جنابه .

<sup>(</sup>٦) أ . ط : تراني.

<sup>(</sup>٧) هـ: سأل .

<sup>(</sup>٨) ط : ما درت.

<sup>(</sup>٩) ط: وأين .

<sup>(</sup>۱۰) أ: مدمعي ، ط: مكاني .

<sup>(</sup>۱۱) أ: لم تدرى ، ط: مادرين .

<sup>.</sup> b - (1Y)

<sup>(</sup>١٣) أ : مستقر أ.

مقيل. لأنه يتنعَّم بتجليات ربِّه بين الصورة والعروج (١) والمعنى، فلا يخرج عنها بوجهٍ من الوجوه، بـل يجدها فـى كـل حـالٍ مـن الغيبـة والحضـور، والـنزول والصعود، والعروج والهبوط ؛ على اختلاف الطهور ، فأمره نورٌ على نور .

ولما فرغ الشيخ (٢) من تعريف حال من له الجمع، رجع (٣) إلى تعريف حال من له الفَرْق، ليميِّز بينهما. فقال: المنزَّة يُخلى، بالخاء المعجمة، يعنى: يخلّى الحق عن صفة التشبيه، فيعطّله (١). والمشبه (٤) يُحلى (٥)، بالحاء المهملة، المعنى: أنه يُلبس الحق حلية غيره، فيقصره على صورة الخلق. والدى بينهما لايخلى ولا يُحلى الحق عما هو له يُحلى (٢). يعنى: والعارف الذي بين التشبيه والتنزيه، لا يخلى الحق عما هو له (٢)، ولا يحليه (٨) بصورة غيره. بسل يقول: هو عين ما بطن وظهر، وأبْدر واستر. يعنى (١): إن العارف بوصفه، يصف (١٠) البطون والظهور؛

<sup>·</sup> f - (\)

<sup>(</sup>٢) هـ : رضى الله عنه روَّح الله روحه، على .

<sup>(</sup>٣) العبارة ساقطة من أ.

<sup>(\*)</sup> ينتهى المغرقون فى التنزيه العقلى إلى نوعٍ من تعطيل قسرة الله، حين يسلبون الصفات عن الذات الإلهية ، ويظهر هذا الموقف فى تاريخ الفلسفة القديمة، عند أفلوطين .. كما يظهر فى التاريخ الإسلامى، عند المعتزلة وبعض الفرق الكلامية.

<sup>(</sup>٤) أ : والمعطل .

<sup>(</sup>٥) ف : يحلى ويحلى .

<sup>(</sup>٦) - هـ ، أ : ويحلى.

<sup>(</sup>٧) هد: عليه.

<sup>(</sup>٨) أ : يحلبه / هـ ، ط : يخليه.

<sup>(</sup>٩) أ : يريد .

<sup>(</sup>۱۰) : يوصف.

فبصفة (۱) الكمال الحكمى له البطون، وبصفة (۲) تعين الوجود (۱) له الظهور . فهو ، أى الحق: عينُ ما أبدر، أى صار بدراً بالكمال والجمال والجلال وعينُ ما استر أى الحق تعالى . المشمس والقمر، استر أى استر أى الحق تعالى . المشمس والقمر، أى العبد والرب . والعالم له أى الله تعالى . كالجسد للنفس (۱) ، وكالصورة للمعنى، فالخلق صورة الحق ، والحق معنى الخلق (۱) ؛ فلا خلو للمعنى عن الصورة ، ولا للصورة عن المعنى .

## [الجمع والفرق]

ولهذا ، قال (٢) : فَما ثَمَّ الا جمع . يعنى : ما (١) ثم ظهور للحق إلا بالحلق ، ولا ظهور للحق الله بالحق ؛ فلا وجود إلا (١٠) لصورة الجمعية بينهما، لأن الله (١١) عينُ كلِّ موجود .. ولمّا لم يوجد في الوجود خلق خال (١١) عن وجود الحق الكون عن وجود الحلق . قال : ما في الكون

<sup>(</sup>۱) ∴ فصفة .

<sup>(</sup>٢)∴ وصفة .

<sup>(</sup>٣) أ : التعيين والوحود .

<sup>(</sup>٤) هـ: بالأسباب

<sup>(</sup>٥) - هـ.

<sup>(</sup>٦) هـ : للحق.

<sup>(</sup>٧) هـ : رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٨) هـ: أي فما.

<sup>(</sup>٩) ط: بالحق.

<sup>. 🏎 - (</sup>۱۰)

<sup>(</sup>١١) ط: الله تعالى.

<sup>(</sup>١٢) .. خالياً .

<sup>(</sup>۱۳) هـ: الخلق.

<sup>(</sup>١٤) نـ خالياً .

صَدَّعٌ. الصدع في اللغة، هو الشقُّ الفاصل بين جزئيِّ الجدار .. استعاره (١) هنا، للثنوية (٢) والمتوَهمَّة بين الخلق والحق. وتقديره: ما ثَمَّ أمرَّ فاصلٌ بين الله وبين العالم، بل هو عين العالم والعالم عينه! فإن تَوهَمْتُ فاصلاً ، فإنما همو من حيث وَهمُّكُ لاغير . لأن (٣) العالم له ، كهيكل الإنسان (أ) للنفس الناطقة.

إن لم يكن الأمر كذلك . يعنى : إن لم تكن (٤) حقيقة الأمر ، على أنه عين العالم، وأن العالم عينه . فما ثُمَّ شيَّ هنالك، فما ثُمَّ شيِّ زائدٌ على العالم وحقيقته؛ فاترك ما توهمته من أنه خارجٌ عن حقيقة العالم ، وأن وجوده أمر (١) زائدٌ على الكون؛ واعلم أنه (٧) عينك وأنت عَيْنه .

والأمرُ موجودٌ . يعنى : ذات البارى تعالى ، أحدى (^) العين موجودٌ في جميع ما يتصوَّره من صفتى الحقِّ والحلَّق ، فهو واحدُ العين في كثرة تعدادات (¹) الأين (¹) . لا بل وجود . نَفَى الكثرة ، لأنه عين الوجودد المطلق، فلا تعدُّد (¹)

<sup>(</sup>١) هـ : وهو استعارة ، ط : واستعمالها.

<sup>(</sup>٢) أ : للبينونة .

<sup>(</sup>٣) أ : فأن.

<sup>(\*)</sup> يقصد ؛ الجسم الإنساني.

<sup>(</sup>٤) ∴ يكن.

<sup>(</sup>٥) - ط.

<sup>(</sup>٦) ط: ليس أمر.

<sup>(</sup>٧) هـ : انك .

<sup>(</sup>٨) ط: واحد.

<sup>(</sup>٩) هـ : تعداد .

<sup>(</sup>١٠) أ : العين .

<sup>(</sup>۱۱) هـ: تعداد .

فى الوجود . ومن هنا نَكَّرَهُ ، فقال وجود و لم يقل الوجود لكون الكثرة عين الواحدية ، من غير تعقُّل مباينةٍ، لأنه عين التباين والتطابق .

والحكم . يعنى (١) : آثار الصفات الإلهية في الدوات (٢) المخلوقة . مشهود لا بل شهود؛ يعنى : أنها مرئية وهي عين الرؤيا التي نراها (٣) بها، فهي المشهود والشاهد والشهود. وبالنسب صَحَ النّسَب . أي ؛ بالربوبية وُحدت العبودية، وبالعبودية وُحدت الربوبية، فلا تعقّل لأحداهما (٤) إلا بالأحرى كالمعلومية؛ لاتحقّق (٥) بها إلا بالعالمية ، ولا تحقّق للعالمية إلا بالمعلومية . وكلا المرتبين لا وجود طما إلا بتعقّل الصفة العلمية، ولا وحود للصفة العلمية إلا بتعقّلهما. وكل واحدٍ من العلم والعالم والمعلوم نسبة ؛ فما وُحدت النسسب إلا بالنّسَب الا بالنّسَب المنسَب.

ولولا المسبب، ما ظهر حُكُمُ السَّبَبِ. المسبب يجوز (١) أن يكون بالفتح والكسر؛ فإن قلنا بالكسر، كان اسم الفاعل (٧)، وتقديره: لولا الله الذى أوجد الأسباب (٨)، لما ظهر حكمها. وإن قلنا إنه بالنصب، كان اسم المفعول، يعنى: المسببُبُ ، الذى هو مفعول السبب، أعطى السبب حكم السببة. فكما أن القلم، الذى هو سبب الكتابة، علة لوجود المكتوب؛

<sup>(</sup>١) هـ : هي ، ط : هنا .

<sup>(</sup>٢) هـ: الصفات.

<sup>(</sup>٣) أ : يراها .

<sup>(</sup>٤) : احلقما .

<sup>(</sup>٥) العبارة ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٦) ط : يجوز **فيه** .

<sup>(</sup>٧) أ : فاعل .

<sup>(</sup>٨) ط: الأشياب!

كذلك المكتوبُ علة لنسبة السببية إلى الكتابة ، كما أن كلا منهما علة لنسبة السببية إلى الكاتب. وكذلك الكاتب، علة لنسبة السببية إلى القلم، كنسبة (۱) السببية إلى المكتوب .. فبالمسبّب، الذي (۱) هو فاعل ؛ وبالمسبّب، الذي هو مفعول؛ ظهر حكم السبب عنهما . فكان هذا به فاعلاً، وكان (۱) هذا به مفعول؛ فلم حكم السبب عنهما . فكان هذا به فاعلاً، وكان (۱) هذا به مفعولاً! فارتبط الأمر بعضه ببعض . ولهذا قال : فإن قلت : ليسس كمثله شئ (۱)، زال (۱) الظل والفئ ، والظل ممدود بالنص (۱) ، فعليك بالفحص (۱) .

إعلم أيّدنا الله وإيّاك، أن الشيخ - رضى الله عنه - ذكر فى (٢) غير موضع من مؤلفاته، أن الكاف فى ﴿ليس كمثله شئ يحتمل أن تكون زائدة ، فيكون المعنى : ليس مثل الحق شئ ، لأنه عين الوجود كله، فلا مثل للوجود.. لأنه لو كان للوجود مثل، لصح أن يُطلِق عليه اسم (٧) الوجود . فالواجد أمر واحد، لا مثل له على الحقيقة.

ويحتمل أن تكون الكاف تشبيهية ، فيكون معناه (٨) : ليس كالإنسان ،

<sup>(</sup>١) أ : ولنسبة .

<sup>... - (</sup>Y)

<sup>(</sup>٣) – أ، هـ.

<sup>(\*)</sup> سورة الشورى ، آية ١١.

<sup>(</sup>٤) ف : زل .

<sup>(\*\*)</sup> إشارة إلى قوله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبُّكَ كَيْفَ مَدَ الْظَلِّ .. ﴾ الفرقان /٥٠ .

<sup>(</sup>٥) ف: البحث والفحص.

<sup>(</sup>٦) ط: في هذا .

<sup>(</sup>٧) - ط.

<sup>(</sup>٨) هـ : المعنى .

الذى هو مِثْلُ الحقِّ ، شيَّ . لأن (١) الإنسان نسخة الحقِّ والحلْق ، والله تعالى عينُ الحقِّ والحلْق . فهو أى الإنسان – موصوف بكل ما يوصف (٢) به الحق، ومنعوت بكل ما يُنعت به الحلْق . فهو المثل الذي لامثل له ، وهذا معنى ﴿ ليس كمثله شي ﴾ .

فإن غلب (٢) عليك شهودُ الأحدية المنزّهة عن الكثرة، انعدم وجود الخلق عندك، وزال الظلُّ والفئ . لأن العالم ظلُّ الله، فيزول ؛ لأنك لم تشهد شيئاً سوى الوحدة المحضة، فيلا ظهور للظلِّ، لأن الظلَّ يحتاج إلى نورٍ مفيض (٤) وظلامٍ قابل للصورة المتوسطة بين النور وبين المحل ، وبظهور الوحدة، ينعدم ذلك؛ فلا كثرة بوجه من الوجوه ، لقولنا إن الوجود شئ واحد في كل موجود، فلا تعدُّد للوجود ، وإذن (٥) فلا تعدُّد للموجودات. لأن الوجود على المحقيقة، هو عين الموجودات؛ فظهرت الواحدية ، وبظهورها بطنت (١) الكثرة، فزال الظل والفئ المعبر عنه بما (٧) سوى الله ..

والسوى موجود، والظلُّ ممدود. فعليك بالفحص والبحث (١) لتجمع (١)

<sup>(1)</sup> هم: لأ.

<sup>(</sup>٢) + ط.

<sup>(</sup>٣) - أ، ط: غلبتك.

<sup>(</sup>٤) ط: للفيض.

<sup>(</sup>٥) هـ، ط: وإذا .

<sup>(</sup>٦) أ : بطنه .

<sup>(</sup>٧) .. به عما ! ويبدو أنه من سهو المؤلف لا النُّسَّاخ .

<sup>(\*)</sup> يلاحظ هنا أن الجيلى عاد لكلمتى الفحص والبحث الواردتين في منن الفتوحات المكية ، و لم تذكرهما معاً نسخ الشرح في الفقرة السابقة .

<sup>(</sup>٨) ط: تجمع.

فى الحقيقة بين القول<sup>(۱)</sup> بأن الأمر ﴿ ليس كمثله شئ ﴿ وبين ﴿ أنه هو السميع البصير ﴾ (\*\*) وحينئذ تجمع بين التنزيه والتشبيه . فعليك بالكشف عن هذه النكتة (\*\*\*) ، لتجدها إن شاء الله تعالى . . وقد شرحنا لك فى هذه النبذة ، جميع ما فى الباب الثالث من كتاب الفتوحات . والله الموفق ، لا ربَّ غيره .

\* \*

(١) أ، ط: القولين.

<sup>(\*)</sup> سورة الشورى ، آية ١١.

<sup>(\*\*)</sup> سورة يوسف ، آية ٣٤ .. سورة فصلت ، ٣٦. سورة الدخان ٦ .

<sup>(\*\*\*)</sup> أ: النكرة ، هـ: النكته ! والنكته : اللقيق المعنى من القول ؛ ونكت : أشار (انظر : لسان العرب، مادة نكت)

# البَابُ الرَابع

مَا هَــَـٰدِهِ المظــَاهِرُ المشــُهُودَةُ، إلاَّ عَيْنُ الظَّاهِرِ فِيهَــا؛ وَهُــُوا للهُ .

# [خَلْق العالم]

قال الشيخ رضى الله عنه : ومن ذلك أى ، ومن بعض ما تضمنّه هذا الباب (١) . سر الباب (٢) . سر اللطيف ، وما جاء فيه من التعريف . يريد (٣) : سِرُ بداء العالم ... واللطيف صفة سِر البداء (٤) ، والضمير راجع إلى السر.

وسوف أنبهك على مقدمةٍ ، تعرف بها معنى (٥) كل ما يرد فى هذه النبذة ، التى جمعت (٦) جميع ما فى الباب الرابع من كتاب الفتوحات (٧) المكية. وذلك : إن الله تعالى لما أحب فى شأن ذاته البطونى ، أن يظهر فى كنزيته (أ) لما يقتضيه شأن ذاته الظهورى (٨) من الظهور على حكم شؤونه الذاتية. فتشكّل وتصور بأشكال العالم وصوره ونسبه وإضافاته وأحكامه جميعاً، صورةً ومعنى ، بطوناً وظهوراً ، فناءً وبقاءً، عيناً وحكماً ، وحوداً وشهوداً. فمثله تعالى فى هذا المعنى ﴿وَ للهُ المثل الأعلى ﴿ آ كمثل النفس الناطقة فى هيكل الإنسان ، هذا المعنى ﴿ وَ للهُ المثل الأعلى ﴾ (٢) كمثل النفس الناطقة فى هيكل الإنسان ،

<sup>(</sup>١) هـ : من الفنون والعلوم .

<sup>(</sup>٢) أ، هم: البدو/ط: البداء.

<sup>(</sup>٣) - أ، ط: يريد بذا.

<sup>(</sup>٤) أ : النداء ، هـ : البدو .

<sup>(</sup>۵) – هـ.

<sup>(</sup>٦) هـ :جمعت فيها.

<sup>(</sup>٧) أ : من الفتوحات .

<sup>(\*)</sup> يعتمد الجيلى هنا على الحديث القدسى : كُنتُ كنزاً مخفياً ، فأردت أن أُعرف، فخلقت الحلق، فبعلقت الحلق، فبه عرفوني .. وهو حديثٌ مطعونٌ في صحته.

<sup>(</sup>٨) أ : الظهورية ، هـ : الظهور .

<sup>(\*\*)</sup> سورة النحل ١٦.

إذا حدَّث نفسها بنفسها (۱) ، فتكون هي المتكلّمة والسامعة ، وهي عين كلامها (۱) ؛ لأنها تتصوّر لنفسها بصورة مفهوم ما تكلّمت به .. فهي الكلام والمتكلّم والسامع . وكذلك الحق تعالى ، عين المسمّى بالخلّق ، وعين الخالق له (۱) المسمَّى بالحق . يبلو ان لأسمائه وصفاته ، ترتيباً تقتضيه كل صفة ، لما هي (۱) عليه في شأنها . فلكل اسمٍ مرتبة في ظهور العالم، فهو ناظرٌ إلى العالم، من حيث تلك المرتبة والمقتضى ، لإيجاد الكون (۱) من حهة تلك الصفة فقول (۱) مثلاً وإن الصفة العلمية أول متوجهة لإيجاد العالم (۱) ، وإن الصفة الله القادرية أول متوجهة لتخصيص كل شئ على ماهو عليه من الهيئة والترتيب، وإن الصفة من الصفة القادرية أول متوجهة الخام في الحس. لكن توجُّه كل صفة من الصفة القادرية أول متوجهة (۱) لظهور العالم في الحس. لكن توجُّه كل صفة من القدرة .. وعلى ذلك فقس واحكم ، إلى أن تستوفى جميع الأسماء والصفات ؛ فإن أحكامها المتعلّقة أعيانٌ وجودية، يسمعها الكاشف ويراها. فاعتبر ذلك حتى تستوفى مقتضياتها، إلى أن يتمَّ الأمر بظهور كل المراتب الكونية .. علواً وسفلاً .. لطيفاً وكثيفاً .

<sup>(</sup>١) أ: في نفسها .

<sup>.</sup> f - (Y)

<sup>(</sup>٣) ط: الإله.

<sup>. 1 - (1)</sup> 

<sup>(</sup>٥) ط: الكونين.

<sup>(</sup>٦) أ : فتقول.

<sup>(</sup>٧) كلمات هذا الموضع ، مضطربة في كل النسخ.

<sup>(</sup>٨) هـ : متوجه .

<sup>(</sup>٩) أ: فالعالم.

فتنبّه لهذه المقدمة (۱) ، تفهم جميع ما أراده الشيخ -رضى الله عنه - بقوله: إن العالم علامة . يعنى أنه علامة على موجده تعالى، يُعرف هو -سبحانه - بالعالم وتحقيقه ؛ أن كلّ وجه من وجوه العالم راجع إلى صفة من الصفات الإلهية. وتقدير ذلك : إن العالم من حيث كونه موجوداً (۲) ، أثر صفة اسمه الموجد؛ ومن حيث "كونه على هيئة محصوصة ، أثر اسمه (۱) المريد ؛ ومن حيث كونه أثر اسمه القادر ؛ ومن حيث كونه خلوقا ، أثر اسمه الحالق؛ ومن حيث كونه مرزوقا ، أثر اسمه الرازق؛ ومن حيث كونه مرئيا ، أثر اسمه المالوق؛ ومن حيث كونه مرزوقا ، أثر اسمه الرازق؛ ومن حيث كونه مرزوقا ، أثر اسمه الرازق؛ ومن حيث كونه مرفوقا ، أثر اسمه المناق، ومن حيث كونه مسموعا ، أثر اسمه السميع .. وقس على ذلك؛ فهذه الأسماء هي المظهرة لأعيان (۱) هذه الآثار، وإن شئت قلت : هذه الآثار هي التي أظهرت هذه الأسماء .. وعلى الحقيقة، هو واحد في (۱) واحد لواحد .

فلهذا قال(١١٠): بَلْوُهُ مِمَّن، فهو علامةً على مَنْ . يعني : إذا كان الحقُّ

<sup>. -4 - (</sup>١)

<sup>(</sup>٢) - ط، أ: موجود.

<sup>(</sup>٣) - أ، ط.

<sup>(</sup>٤) أ : اسم.

<sup>(</sup>٥) الكلمة ساقطة من كافة النسخ أ

<sup>(</sup>٦) - هـ ، أ : معين ، ط : معنى .

<sup>.</sup> b - (V)

<sup>(</sup>٨) أ: للأعيان.

<sup>(</sup>٩) هـ : عز وجل .

<sup>(</sup>١١) أ: بدو / هـ ، ط: بدأ.

عينُ العالم، فمن أين بدء (١) العالم؟ بل هو في نفسه ، كما كان عليه . فإذن : ليس هو علامة على شئ ، لأنه ما تُم غيره (١) . فلا يُقال إن الشئ الواحد ، يكون علامة على نفسه لنفسه. إذ لا مغايرة في نفسه لنفسه، فلا بدأ ، ولا ظهر، ولا بطن، ولا استر ؛ إذ الحق هو الكُلُّ (١) . وإلى هذا المعنى، أشار بقوله: ما استر عين ، حتى يظهر كون .. يعنى : ما استرت (١) ذاته ، ليظهر غيره .

ولما تحقَّ الشيخ -رضى الله عنه - بشهود واحدية (٢) الحق تعالى فى كثرة الموجودات، وعاين كثرة تنوعات تجلياته فى الأسماء والصفات؛ قال: رأينا رسوماً ظاهرة. أراد بالرسوم، الأسماء والصفات التى هى الظاهرة فى العالم بحقائقها وآثارها. ورأينا ربوعاً. يعنى بذلك ، المظاهر الكونية. دائرة، فانية لظهور الحق تعالى. وقد كانت تلك المظاهر الكونية، التى يُعبر عنها بالسوى والعالم. قبل ذلك. أى ، قبل شهودنا فيها أحدية الحق: عامرة لكوننا كنا نراها، ونظن أن لها وجوداً؛ فكانت من حيثنا ، وجودية وناهية وآمرة، فسألناها: ما وراءك يا عصام (٤) ؟

<sup>(</sup>١) أ: بلو / هـ ، ط: بدأ.

<sup>(\*)</sup> لايرمى الجيلى هنا إلى القول بأن العالم بدأ مع الله، فيكون بالتسالى قـائلاً بقـدم العـالم .. وهـى القضية التى كَفَّر الإمام الغزالى القائلين بها ! بل يقول الجيلى أن العالم لا وحود له أصلاً ، على الحقيقة .. ولسوف يؤكد الجيلى هذا المقصد في بقية الشرح. والصمير في غيره هنا، يشير إلى الله تعالى .

<sup>(\*\*)</sup> يؤكد الجيلى هنا بوضوح ، تلك النظرية القاتلة بالوحدة المطلقة ، وهي وحدة الذات الإلهية، حيث يتلاشى الخلق ولا يبقى في وعي الصوفي الكامل ، إلا الحق تعالى .

<sup>(</sup>٢) أ : استنر.

<sup>(</sup>٣) أ: واحدية أحدية.

<sup>(</sup>٤) ف: باعصام [

نكلّم الشيخ على لسان (') حال الوجود . فكلُّ منْ نظر بعين اليقين، وحد (') لله وراء الموجودات ، من حيث استنادها إليه الاستناد الإيجادى؛ وإن شئت قلت: من حيث كونها مظاهر، وهو الظاهر . ولأجل ذلك، قال إن الحال أجابة؛ فقالت (") : ما يكون به الاعتصام . الاعتصام هو الاحتفاظ ، فلولا نظرُ الله في العالم و جُودُه (') ، لعُدِمَ العالم؛ فبالله عِصْمة (٥) العالم و جفْظه.

ولهذا قال: فقلت : ما تُم إلا الله وحبّله ، وما لايسع أَحَدُر أن جَهْله. يعنى: ما هذه المظاهر المشهودة (١) ، إلا عين الظاهر فيها، وهو الله . وحبله الذي به الاعتصام ، هو صفاته الحاكمة بتنوع الموجودات. فشبّه الاعتصام بالحبل، للارتباط المعقول بين الأثر والمؤثر ؟ وعن ذلك كَنّى بقوله ما لايسع أحداً جهله لظهور آياته في (٨) مصنوعاته.

فقال يعنى : لسان حال<sup>(۱)</sup> العالم : لولا الكثائف يعنى : المخلوقات التى هي حُجُبً<sup>(۱)</sup> على صانعها ، لأن الحجاب من طبعه أن يكون كثيفاً ، وإلا لما

<sup>(</sup>١) هـ: بلسان.

<sup>(</sup>٢) هـ: رأى .

<sup>(</sup>٣) أ، هم، ط: فقال !

<sup>(</sup>٤) ط : في وجوده.

<sup>(</sup>٥) أ: أعصام عصمه .

<sup>(</sup>٦) أ، هد: أحداً.

<sup>(</sup>٧) هـ : الموجودة المشهودة.

<sup>(</sup>۸) هـ . مي حال .

<sup>(</sup>٩) هـ، ط

<sup>(</sup>١٠) العبارة التالية ساقطة من أ

حجب. فلولا هده الحجُبُ الكثيفة: ما عُلمت اللطائف أراد باللطائف ، يعنى حقائق الأسماء والصفات . ولولا آثارها . الضمير راجع إلى اللطائف ، يعنى ولولا آثار الأسماء والصفات . ما ظهر مَنارها . أى منار الكُثائف التي هي المخلوقات على الإطلاق ؛ يعنى : لولا العالم ، ما عُرفت أسماء الحق (أ) وصفاته ؛ ولولا أسماء الله وصفاته ، لما ظهر العالم .

فمن خَبَت (٢) ناره ، انهد (٣) مناره (١) مناره فمن خَبَت ناره ومَنى : فكلُّ مظهر سكنت ناره - لبطون تجلى الإسم الحاكم عليه - انهدم وفَنى (٥) من حيث الحس ، فصار (١) له حضرة القُلس، على ما كان عليه ؛ لأنه كان ثَمَّ قبل ظهوره ، وصار إليه بعد بطونه. فما ازدادت حضرة القلس بدخوله فيها، وما انتقصت بخروجه عنها.

وما ينم به إلا الحس . يعنى : وما ينم بوجود الموجودات، إلا مراتب الحس . أي، العالم المحسوس الدال على الله. بشهود الأثر (٢) . برؤية أثر الأسماء الإلهية، والصفات (٨) الكمالية ، فلولا ذلك. ما عُوف للطيف خبر . اللطيف هو الله، وتقديره : لولا الموجودات ، لما عُرف الموجد (١)

<sup>(</sup>١) هـ: تعالى .

<sup>(</sup>٢) ط : حيث .

<sup>(</sup>٣) أ : انهدت / أ ، ط : انهدم .

<sup>(</sup>٤) ط: جداره.

<sup>(</sup>٥) أ : فنا .

<sup>(</sup>۲) - هـ .

<sup>(</sup>٧) أ : شهود .

<sup>(</sup>٨) أ : الوجد

<sup>(</sup>٩) - هـ.

سيحانه(١) وتعالى.

#### [النفس الإنسانية]

ولما فرغ الشيخ -رضى الله عنه- من الكلام على العالم عموماً ، خَصَّصَ بذكر الإنسان . فقال : النّفسُ عمياءً . يعنى (٢) عن شهود كمال الله تعالى القرب الإسه من حبل للقرب المفوط . حيث يقول الله تعالى ﴿وفِينَ أقرب السه من حبل الوريد (٣) له لله سبحانه (٤) عينُ النفس، فجهلت النفسُ حقيقتها من أجل ذلك القرب، ومن أجل ما تشهده الحواس (٥) من كثائف الحجُب وظاهر الأمر. فصارت النفس بواسطة هذين الأمرين ، حاهلة بالله طَبْعاً .

وهى ، يعنى النفس: الصّماء عن إدراك الوسواس ألم اراد بالوسواس، الخواطر الإلهية التي ترد على النفوس بالفطرة (٢) . وإنما صُمَّت آذان النفوس عن إدراك هذه الخواطر ، لأن المادة (٨) حاكمة على النفس بالعقل (٣) والمقتضيات البشرية، فامتنعت عن سماع ما يرد من الحق لأجل ذلك. وهي الخوساء (٩) فلا

<sup>(</sup>۱) – هـ.

<sup>(</sup>٢) العبارة التالية ساقطة من ه. .

<sup>(</sup>٣) هـ: عن القرب ، ط: المقرب.

<sup>(\*)</sup>سورة ق ، آية ١٦.

<sup>(</sup>٤) ط : وتعالى.

<sup>(</sup>٥) أ: يشهده، هـ: يشهد، ط: يشهد الخواص.

<sup>(</sup>٦) هـ: الوساوس، ط: المحسوسات.

<sup>(</sup>٧) العبارة ساقطة من هـ.

<sup>(</sup>٨) أ: السعادة .

<sup>(&</sup>quot;") العقل هنا إشارةٌ إلى القياس الظاهري والإستدلال الحسي.

<sup>(</sup>٩) أ: الحرضاء، ط: الخرصاء.

تفصح . يعنى: إن النفس صارت خرساء بالطبع الحيوانى ، فلا تُفصح عن سر من الأسرار الإلهية المودعة فيها ، لكونها بشرية بحكم الطبع فى قيد (١) الجسم وحصره.

وهي (٢) . يعنى النفس: العجماء . إنما اعتجمت (٢) النفس بفراقها (١) ما في (٥) قابليتها من الكمالات؛ وإنما فارقته لعدم اشتغالها به، بسبب ما أخذها (١) عنه من الأمور الحِسيَّة . فلا تعقل النفس ما هي حاوية له من الكمالات الإلهية (٧) فتوضح وتخُبر عنه.

ولولا اشتغالها عن المعنى بالحِسَّ ، لظهر بالفعل ماهو باطنَّ<sup>(^)</sup> فيها بالقوة أن من أوصاف الكمال ونعوت الجلال والجمال. وإلى ذلك أشار بهذه الأبيات :

سَرَى اللَّطيفُ مِنَ اللَّطيفُ فَنَاسَبه وَبَدَا لَهُ مِنْهُ الخَيلاَفُ فَعَاتَبُهُ [الكامل]

اللطيفُ الأولُ هو النفس ، واللطيف الثاني هو ذات واحب الوجود(\*\* .

<sup>(</sup>١) أ : وفي هذا .

<sup>(</sup>٢) الكلمة غير موجودة في الفتوحات ا

<sup>(</sup>٣) ط: اعجمت.

<sup>(</sup>٤) هـ : لفراقها ، ط : لفراقتها.

<sup>(</sup>٥) أ : ما هو .

<sup>(</sup>٦) ه ، ط : ماخلها.

<sup>(</sup>٧) أ : الكمال الإلهي.

<sup>(</sup>٨) أ : بالظن .

<sup>(\*)</sup> راجع معنى القوة والفعل فيما سبق .

<sup>(\*\*)</sup> واجب الوجود، هو الله تعالى .. وهذه التسمية متداولةٌ بين الفلاسفة !

يعنى: إن النفس على الحقيقة، مخلوقة من نور ذات الواحب بذاته (۱) و ولهذا وُحدت فيها من الكمالات (۲) ، جميع ما وصفت الحقّ به وقد بيّنا كيفية مضاهاتها للحق والحلق على التفصيل ، في كتابنا الموسوم بإنسان عين (۳) الوجود، ووجود عين الإنسان الموجود أن فمن شاء أن يعلم ذلك، فليُطالع فيه وحوت من النقائص جميع ما في (٤) الوجود؛ فجمعت من كلا وصفى (٥) الحق والحلق، ما استوعب الأمر على ما هو عليه. ولهذا قال فناسبه لأن الحق تعالى حامعٌ لذلك (١) ، فحصلت الناسبة بين النفس - التي هي روح العالم الإنساني - وبين الحق ، الذي هو روح العالم.

وأما قوله بدا له منه الخلاف (٢) فهو إشارةً إلى ما يقع للنفس من المنزول والركون إلى المقتضيات الأرضية التي لأجلها يكون العتاب (٨) ، وإليه الإشارة (١) بقوله فعاتبه .. ثم قال :

# وَتُوجُّهِنَتْ مِنْهُ إِلَيه حُقُوقُهُ فَلَاعَاهُ للقَاضِي العَلِيمِ وَطَالَبهُ

(١) هـ : واحب الوجود .

<sup>(</sup>٢) أ: الكمال.

<sup>.</sup> \_A - (T)

<sup>(\*)</sup> إنسان عين الجود ووجود عين الإنسان الموجود: هو كتاب مفقود من كتب الجيلى ، وقد عرضنا للفكرة التي يشور إليها هنا ، في بحثنا : الفكر الصوفي عند عبد الكريم الجيلى (راجع صفحات ٥٣ : ٥٥) .

<sup>(</sup>٤) أ : ما أمكن .

<sup>(</sup>٥) هـ : كل وصف .

<sup>(</sup>٦) ط: كذلك.

<sup>(</sup>٧) أ : الحلافة ، ط : الحلافة فعانبه.

<sup>(</sup>٨) 🗅 العذاب .

<sup>(</sup>٩) هـ : أشار .

يعنى : واقتضى الحال أن يتوجّه على النفس حقوق كثيرة لموجدها، إذ للصانع حقّ على مصنوعه لاينكره العقل طبعاً أن والقاضى هو العقل ، فعبّر عن إرجاع الحق للنفس إلى العقل - لتعرفه النفس - بقوله فلاعاه للقاضى عن إرجاع الحق للنفس إلى العقل - لتعرفه النفس - المعبّر بسه عن العقل العليم فطالبه ، بأداء حق الصانع عليه. ونَعَت القاضى - المعبّر بسه عن العقل أنه عليم ". لأن العقل من طبعه درك الأمور كلها، لما أودع الله فيه من مكنون علمه، كما سبق بيانه (۱۱) . فعندما (۲) رجعت النفس إلى مقتضى العقل، عَرَفت بحكم العقل، أن نزولها (۱۲) إلى مقتضى حكم الجسم وبال عليها، فعبّر عن هذا المعنى بقوله: نَادَى عَلَيْهِ (۱۳) . يعنى : نادى العقال على النفس تجرّسا التحريس، التعزيز على سبيل الإهانة تهكماً (۱۵) إذ العقل يقضى (۱۵) أن يكون : التحريس، التعزيز على سبيل الإهانة تهكماً (۱۵) إذ العقل يقضى (۱۵) أن يكون : هذا جزاء مَنْ عَامَلَ الجنس (۱۲) البعيله وصاحبَهُ . الإشارة بقوله هذا إلى السنزول والإنحصار والتقييد (۷۷) والعجز والإحتباس (۸۱) بحكم سبحن الطبع ، فذلك جزاء كل نفس اشتغلت بالظاهر عن حكم الباطن ؛ لأنها تألفه وتنسى ذلك المعنى

نسادى عليه مجرسا هذا جزاء من عامل الجنس البعيد وصاحبه والهمزة في كلة (جزاء) زائدة ، وتستقيم الوزن العروضي بحذفها .

<sup>(\*)</sup> يقصد ، العقل طُبعَ على عدم إنكار حق الصانع.

<sup>(</sup>١) أ: علمه.

<sup>(</sup>Y) .. فعندأن .

<sup>(</sup>٣) هـ : ردها .

<sup>(\*\*)</sup> في الفتوحات ، ورد البيت على النحو التالى :

<sup>(</sup>٤) ط: تحكما.

<sup>(</sup>٥) هـ: يقتضى.

<sup>(</sup>٦) ط: الحبس.

<sup>(</sup>٧) ط: القيد.

<sup>(</sup>٨) هـ: الاحساس.

طبعاً . فما أنزلها عن التحقُّق (١) بحقائق الكمال، إلا فعلها .. فإذن، نزولها جزاء ما صنعت.

وعن الجسم ومقتضياته ، عبَّر بالجنس البعيد . فنزول النفس إلى العجز (۱) . لأمرين . . أحدهما ، العمل بمقتضى الجسم (۱) ؛ والثانى ، مصاحبة الجسم فالأول عارض ، والثانى لازم . فينبغى أن يسعى المرء أولاً في زوال حكم العارض، حتى إذا انفك عن الجسم (۱) ، حصل له اللازم أيضاً.. فيخلص إلى الكمال المطلق من كل وجه.

وعن الرجوع عن المقتضيات البشرية ، عبَّر بقوله :

ليِتُوُبَ مَنْ سَمِعُ (٦) النَّدَاءَ فَيْرِعَــوى

عَنهُ وَيَعْلَمُ أَنهُ إِنْ جَانبَهُ

تظْفَرْ يَدَاهُ بِكُل خَيرِ شامـــــل

فَاستَعْمَلَ الإِرْسَالُ<sup>(٧)</sup> فِيهِ وكَاتَبة

اللام (^) في ليتوب للتعليل ، يعنى : إنما نادى العقل بحرساً للنفس ،

(١) : التحقيق .

(٢) هـ : للعجز

(٣) أ : الجنس .

(٤) هـ ، ط : مصاحبته الجسم .

(٥) -هـ .

(٦) أ: سماع / هم، ط: يسمع.

(٧) ط: الاسترسال.

(٨) أ : اللازم .

لتحصل منها التوبة ، وهى (١) الرجوع عن حكم الجسم ومقتضاه (٢) ، إلى الحق؛ فتلزم مشاهدته منها فيها - ولتعلم النفس، بما أوضحه العقل، أنها إن حَانَبَت (٢) الجسم -المعبَّر عنه بالجنس البعيد (٤) - فر كت العمل بمقتضاه ، وحالفت أحكامه ؛ ظفرت يداها بالصفات الإلهية ، التي هي قوة (أ) النفس وقابليتها ، فتستعمل (٥) الإسترسال في ذلك بشهو دها (١) لحقائقها (١) الحقيقية ؛ لأنها عين المعبَّر عنه بالذات الإلهية ، وإلى (٨) النفس أشار بقوله : هو اللطيف في أسمائه الحسني ، وبها ظهر اللا الأعلى والأدنى (٩) . يعنى : إن النفس المعبَّر عنها بالذات، ظاهرة في الأسماء الحسني والصفات العليا التي ظهرت (١) بواسطتها الموجودات ؛ فالضمير (١١) في قوله بها راجع إلى الأسماء الحسني . وقسد شرحنا المئ في أول هذه النبذة ، عن كيفية كونها توسيطت في إيجاد هذا العالم .

وعبَّر عن ذلك بقوله: لما تجاوزَت تحَاورَت الأول بالجيم ، والثاني بالحاء المهملة . يعني : لما حصلت المجاورة بين الأسماء الإلهية والصفات الربانية، لأنها

\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) أ : وهو .

<sup>(</sup>٢) هـ : ومقتضياته .

<sup>(</sup>٣) ط: خاينت .

<sup>(</sup>٤) أ : بالذات الإلهية ، ط : بالحبس البعيد .

<sup>(\*)</sup> القوة هنا تعنى : استعداد النفس .

<sup>(</sup>٥) أ : فسهل.

<sup>(</sup>٦) أ : لشهودها ، هـ : شهودها .

<sup>(</sup>٧) هـ : الحقائق .

<sup>(</sup>٨) ط : والى ذلك أى.

<sup>(</sup>٩) هـ: الأصفى .

<sup>(</sup>۱۰) أ : ظهر .

<sup>(</sup>۱۱) هـ: والضمير .

كانت فى محلٍ واحدٍ فخاطبت<sup>(۱)</sup> بعضها بعضاً<sup>(۱)</sup> بحكم المقتضى ؛ وعن ذلك عبَّر بقوله تحاورت<sup>(۱)</sup> . وقد قلنا لك إنها طلبت<sup>(۱)</sup> ظهور آثارها ، وإن الكلام على الحال . وذلك واقع صورةٍ فى الآزال ، عُلِمَ تحقُّقه<sup>(۱)</sup> .

وعن لسان (٢) حالها المطالِب بمقتضى آثارها ، عبر بقوله : ولما تكاثرت، تساهرت. فرأت (٧) أنفسها على حقائق ، مالها من (٨) طوائق . يعنى : رأت الأسماء (١) والصفات أنفسها على حقائق مختلفة ، فلتلك (١) الحقائق ظهور في الرجود. فكان الأمر : سماؤها مالها من فروج . كنّى عنها بالسماء ، لأن السماء لها أثر نه العلو على ما أثر فيه ؛ وإنّى السماء لها فروج عن عدم ظهور مؤثراتها في ذلك الموطن، فاقتضاه حالها ؛ وعن ذلك عبر بقوله : فطلبت (١) أرضاً تُنبت (١٢) فيها من كل زوج بهيج .

(١) هـ : فخاطبتا .

<sup>. ,</sup> 

<sup>(</sup>٢) هـ : ببعض .

<sup>(</sup>٣) هـ ، ط : تجاورت .

<sup>(</sup>٤) أ : طلبت منها.

<sup>(</sup>٥) كلمات هذا الموضع مضطربة وغير مفهومة في كافة النسخ .

<sup>(</sup>٦) أ: لسانها .

<sup>(</sup>٧) هد: ظهرت.

<sup>(</sup>٨) – ف.

<sup>(</sup>٩) هـ : الحسنى .

<sup>(</sup>١٠) هـ، ط، فتلك.

<sup>(</sup>۱۱) أ: له.

<sup>(\*)</sup> لم يشرح الجيلى هنا، عبارةً وردت في الفتوحات ، تقول ومع هذا فلها نزول وعبروج وربما كانت كلمة عروج هي التي جعلت الجيلى ينصرف عن شرح هذه العبارة ، لأنه هنا يتعرض لتنزُّلات الأسماء والصفات وليس لعروجها .

<sup>(</sup>۱۲) أ: نبتت .

يعنى : طلبت الأسماءُ والصفاتُ الإلهية، المعبَّر عنها بالسماء ، أرضاً ؛ أى محلاً تظهر فيه آثارها . وعن ذلك عبَّر بقوله تنبت فيها من كل زوج بهيمج يعنى: فاشتاقت أن تظهر هذه الأسماء والصفات ، كُلَّ معنى لطيف من معانى (١) آثارها ، في الموجودات .

فقالت . أى لسان حال<sup>(۲)</sup> الأسماء والصفات، عند اقتضاء الظهور: المفتاح في النكاح. يعنى : فتح باب الإيجاد، بظهور الكون في تناكح الأسماء، أى توالُج بعضها في بعض ، لظهور<sup>(۲)</sup> هذا العالم. فعبَّر عن دخول حكم الأسماء بعضها على بعض ، بالنكاح<sup>(۱)</sup>.

ولابلاً من ثلاثة ليصح النكاح المعنوى. ولأجل ذلك بُنى عليه النكاح الصورى (قلم من ثلاثة وهم : ولي ، الصورى (قلم من نلاثة من فلا يصح النكاح في ظاهر الأمر ، إلا بثلاثة . وهم : ولي ، وشاهدي (أ) عدل ، هذا القضاء الفصل. فالثلاثة المتصدرة (أ) المشروطة في نكاح الأسماء الإلهية ، هم : الاسم الذاتي ، وهو الله. والاسم الرحمن، لأنه

<sup>(</sup>١) + ط، هـ: المعاني.

<sup>(</sup>۲) - ط.

<sup>(</sup>٣) العبارة ساقطة من هـ .

<sup>(\*)</sup> يقع بعض الباحثين في خطأ فاحش ، حين يفهمون مصطلح النكاح بحسب المعنى الحسى للكلمة. فنرى منهم مَنْ يقول إن القطب الصوفي يحب النساء ! لأنهم قرأوا في الفتوحات أن القطب كثير النكاح والحقيقة ، فالمراد هنا هو : كثرة تصرف القطب في الوجود، بمقتضى الأمر الإيجادى ؛ كن.

<sup>(\*\*)</sup> يقصد عقد الزواج المعروف ، الذي لايصح إلا بولي أمر العروس وشاهدين.

<sup>(</sup>٤) أ، هـ شاهد، ط: شاهدان.

<sup>(</sup>٥) ط: المتصورة.

يرحم (١) أسماءه وصفاته فيُظهر (٢) آثارها . والاسم الرحيم ، لأنه به تُرحم الموجودات. هذا نكاح أقدسي ، وثَمَّ نكاحٌ قُدسي !

والثلاث المشروطة في الأسماء ، لنكاحها الثاني وتداخل بعضها في بعض لظهور العالم كله - أعلاه وأسفله ، أوله وآخره - هو : العلسم والإرادة والقدرة (٢) . فالعلم هو محل ظهور المعلومات ، ومنصَّة (٤) وحود الأسماء والصفات. والإرادة هي المخصصة لكل موجود ، على حكم ما يقتضيه حال الكمال. والقدرة هي المبرزة له من (٥) العلم إلى العين (أ) .. فهذه شروط صحة (١) النكاح المعنوى الأسمائي الأزلى الأبدى .

فالنكاح الأول ، لتعلَّق الأسماء والصفات بحقائقها، ولكمال ظهورها. والنكاح الثانى ، لظهور الموجودات وتحقيق بروزها ، ليتم به مقتضى الكمال.. فافهم .

ولما كانت الكلمة الإلهية، التي هي مجلى العلم والإرادة والقدرة، وهي (٧):

<sup>(</sup>١) أ: به ترحم أسماؤه.

<sup>(</sup>٢) أ: فيظهر .

<sup>(</sup>٣) هـ : القدرة والإرادة.

<sup>(</sup>٤) هـ : ومنصبه.

<sup>(</sup>٥) أ: في .

<sup>(\*)</sup> يكاد الجيلى هنا يجمع بين العلم والقوة ، وبين العين والفعل . فالوجود العلمى هو وجود بالقوة، أما العينى فهو وجود بالفعل .. لكن هذا لايصح إلا بالنظر إلى الكون الحسى لتعقّل مراتب الإيجاد ، أما على الإطلاق ؛ فالأعيانُ ثابتةٌ في العلم، بقطع النظر عما هو كاتن في الكون المادي.

<sup>(</sup>٦) هـ : صحة شروط.

<sup>(</sup>٧) هـ : وهي كلمة.

كُنْ .. متعلقة بالمعلوم (۱) ، لشمول معانى الكمال له تعالى ، لقوله عزّ وجلّ : ها تعلق الشئ الله المناه المناع المناه المن

#### [أسرار البسملة]

وعن كلمة كُنَّ عبَّر بقوله: بسم الله الرحمن الرحيم . ومن ثَمَّ قال بعض العارفين: بسم الله الرحمن الرحيم من العارف ، ككُنُ من الله (\*\*). وسوف يذكره الشيخ (\*) فيما يلى في هذا الفصل - إن شاء الله تعالى - ولولا أن الكلام يأتى على بسم الله الرحمن الرحيم في أثناء هذا الباب (٨) ، لتحدَّثنا

<sup>(</sup>۱) – ط.

<sup>(</sup>٢) أ : أمرنا .

<sup>(\*)</sup> سورة النحل ، آية . ٤.

<sup>(</sup>٣) هم ، ط : مرادنا.

<sup>(</sup>٤) العبارة ساقطة من هـ.

<sup>(</sup>٥) ط: العلم.

<sup>(</sup>٦) العبارة ساقطة من هـ.

<sup>(\*\*)</sup> في مقالة رمزية للإمام عبد القادر الجيلانسي ، المتوفى ٥٦١ همجرية، يقول : بسم الله من العارف، بمنزلة كن من الله .. (انظر : ديوان عبد القادر الجيلانسي ؛ بنحقيقنا ؛ مقالة الاسم الأعظم) .

<sup>(</sup>٧) ط : رضى الله عنه .

<sup>(</sup>٨) هـ: الكتاب.

هنا(۱) ، حسبما أراده الشيخ رضى الله عنه .

فهذا (٢) يا ولى (٣) ، الشاهدان والولى . لما كان الاسم الله ، والاسم الله عنه إلى الرحمن، والاسم الرحيم؛ موجوداً في البسملة . أشار الشيخ رضى الله عنه إلى ذلك حسبما ذكرنا ذلك آنفا . فجعل الولى هو الاسم الله ، والشاهدان هما (٥) الرحمن والرحيم النمط السابق . ففي بسم الله الرحمن الرحيم سر النكاحين (١) المعقودين لظهور حقائق الحق وحقائق (١) الخلق .. فتأمّل ، تُرشد إن شاء الله تعالى .

#### [تركيب الموجودات]

قال الشيخ رضى الله عنه: فهذا . يعنى ما عبَّرنا<sup>(١)</sup> عنه من لسان حال الكمال في (١٠) الأزل : كان أول<sup>(١)</sup> تركيب الأدلية ؛ المعتوات وبروزها<sup>(١)</sup> . يعنى : بذلك<sup>(١)</sup> المعقول آنفاً ، كان سبب تركيب

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) أ : عليه هنا.

<sup>(</sup>٢) هـ: هذا.

<sup>(</sup>٣) ف: أيها الولى .

<sup>(</sup>٤) - ط.

<sup>(</sup>٥) أ : هو .

<sup>(</sup>٦) هـ ، ط: الرحمن الرحيم.

<sup>(</sup>٧) أ : سر حين .

<sup>(</sup>٨) + ط.

<sup>(</sup>٩) هـ: ما عيرناه.

<sup>(</sup>۱۰) أ : من.

<sup>(</sup>۱۱) - ط.

<sup>.1-(11)</sup> 

<sup>(</sup>١٣) أ: كذلك ، ط: فذلك.

المتمنوعات وبروزها على لسان (١) العموم. وأما على الخصوص، فالأدلة هي الأسماء والصفات الإلهية؛ لما اقتضاه (٢) الشأن الإلهي، من حيث ماهو الأمر عليه، ليكون ذات واجب الوجود، منعوتاً بنعوت الكمال والجلال والجمال.

فتركيب (1) كل (1) اسم علماً ، على صفة متصنّه؛ وتركيب (٥) كل صفة منصنّة ، على شأن إلهى .. فقال تعالى (١) ﴿ وَلَهُ الأسماء الحسنى (١) ﴿ لأن الشئ في نفسه، لايحتاج إلى اسم يميز به نفسه لنفسه . هذا إذا كان ثُمَّ موجودٌ آخر ، فكيف إذا لم يكن ثُمَّ غيره ؟ فبالأولى (٢) ..

ولما لاح هذا المعنى لبصائر المعتزلة (معلى من حيث أنهم لم يشعروا به، ذهبوا إلى أن القِدَم للذات فقط، ليس لشئ من الصفات عندهم قَدَمٌ في القِدَمِ؛

(١) العبارة ساقطة من أ.

(٢) أ : اقتضاها.

(٣) هـ : فركوب .

. 1 - (1)

(٥) العبارة ساقطة من ط.

(٦) ط: فقيل.

(\*) سورة الأعراف، آية ١٨٠.

(\*\*) وفقاً لنظرية الجيلى -وابن عربى - فإنه لاموجود على الحقيقة، إلا الله .. وأما ما نراه من حولنا، فهو وجودٌ مجازى، ملحق بوجود الله، وهو ما يسميه الجيلى : العارية الوجودية (راجع بحثنا: عبد الكريم الجيلى فيلسوف الصوفية ص ١٤١).

ويريد الجيلى هنا أن يقول: إنه لما كان الله هو الموجود فقط، ولما كانت الأسماء علماً على الموجودات .. فلله الآسماء كلها ! لكنه هنا لم يفرق بين مطلق الأسماء، وبـين الأسماء الحسسنى التى هى الله بالاتفاق.

(\*\*\*) المعتزلة ؛ واحدة من كبريات الفرق الإسلامية ، ناقشت قضايا العقيدة وعلم الكلام بنوع من الجدل والحصج العقلية، وانتهت إلى بعض النظريات، منها نظرية العلاقة ببن الذات والصفات .. انظر ما يأتى . فقالوا بأن جميع الأسماء والصفات الإلهية مخلوقة أ. وفاتهم نصف المعرفة بالله كما فات من قال بأنها (١) قديمة على الإطلاق ، لقِدَم (١) الذات .. و لم يجمع بين الحكمين، إلا عارف بالله. ولا يكون ذلك، إلا لمن أشهده الله حقائق الأشياء ، فعرفها، وعرف مجاليها – على ماهى عليه جملة وتفصيلاً – فعرف كيف ينسب (١) كل اسم أو صفة إلى الله (١) ، فيحكم بأنه قديم؛ وكيف ينسبه إليه ، فيعرف بأنه - أى الاسم والصفة – مُحدَث . و لم يقف على وجه دون آخر ، فيعرف بأن الحق هو الجمعية.

وبعد هذا ، عرضت الشّبة (٥) المضِلَّة . يعنى عرضت على العقول أمور ، يعطى بعضها الاشتباه بالحق، فضلَّت أهل تلك العقول عن الطريق الإلهى الذي هو له تعالى. على أن الطريق المضِلَّة ، أيضاً ، له وإليه (٢٠) .. لكن هذه على

<sup>(\*)</sup> في العلاقة بين الذات والصفات ، ذهب بعض المعتزلة إلى القول بأن الذات الإلهية قديمة ، وصفاتها حادثة ؛ لأنهم أرادوا إثبات قديم واحد فقط. وبعضهم قرر أن الصفات عين السذات فهي بذلك ليست خارجة عنها أصلاً ، ويُعرف قولهم هذا ، بنظرية الهو هو .. فا الله عليم بعلم هو هو ، وقادر بقدرة هي هو .. وهكذا .

<sup>(</sup>١) هـ: أنها .

<sup>(</sup>٢) هـ: لتقدم.

<sup>.</sup> b + (٣)

<sup>(</sup>٤) ط: تعالى .

<sup>(</sup>٥) أ ، هـ : النسبة ، ط : الشبهة.

<sup>(\*\*)</sup> يقول الجيلى في كتابه (الإنسان الكامل ١/ ٣٤) إن الله تعالى : يتجلّى باسمه المضِلّ، كما يتجلّى باسمه الهادى . وهو ينطلق هنا من اعتبارٍ لتحليات الأسماء الإلهية كلها في الوجود . . والله تعالى يهدى ويضل ، فهو إذن الهادى المضل ؛ ولابد أن يظهر أثر ذلك -منه - في الوجود.

العموم وبحكم الوسائط البعيدة ، وتلك على الخصوص وبالوسائط القريبة .. وقد شرحنا لك في هذه النبذة جميع ما أراده (١) الشيخ رضى الله عنه، ونبَّه عليه في الباب الرابع من كتاب الفتوحات.

والله الموفق .

\* \* \*

(١) هـ: أراد .

# البَاب الخَامِسُ

الأَمْرُ دَوْرِيٌّ ، يَعُودُ إِلَى مَا مَنْهُ بَارَاً !

# [سِسرٌ كُسنْ]

قال الشيخ رضى الله عنه (١): ومن ذلك . أى، ومن بعض (٢) ما تضمّنه هذا الباب من فنون العلم المشار إليه آنفاً (٣): سِرُّ كُنْ والبَسْملة ، فيمَنْ علّله .

قد قلنا لك آنفاً ، إن (٤) البسملة عبارة عن كلمة كُن لأن الله تعالى كما أظهر الموجودات بواسطة الكلمة ، كذلك أظهر سِرَّ كتابه الكريم (٥) بواسطة البسملة. فالكتاب كله ، نسخة جميع (١) الوجود ؛ والفاتحة نسخة الإنسان، والبسملة نسخة كلمة الحضرة . ولهذا سَنَّ رسول الله البسملة في ابتداء الأمور ، ليكون (٧) التقدير فيه : كل فعل (٨) يفعله عقيب البسملة ، بالله . فمن بسمل عند الأكل ، كان تقدير حاله (٩) أن يقول (١٠) : بالله أشرب . . فلابد من تقدير الفعل بعد (١١) البسملة بلسان الحال ، لتعلق (١٠) الباء من بسسم الله واسم زائدة ، والمراد الله ، كما في قول (سبح اسمَ رَبكَ الأعْلَى (١) (١)

<sup>(</sup>١) العبارة ساقطة من هـ.

<sup>(</sup>٢) أ: بعد .

<sup>(</sup>٣) غير واضحة في أ.

<sup>(</sup>٤) العبارة التالية ساقطة من هـ .

<sup>(</sup>٥) ط : العزيز .

<sup>(</sup>٢) - هـ، أ: كل.

<sup>(</sup>٧) أ : فيكون .

<sup>(</sup>۸) - ط.

<sup>(</sup>٩) هـ : أنه .

<sup>(</sup>۱۰) هـ: تقديره .

<sup>(</sup>١١) هـ: العقل عقيب.

<sup>(</sup>١٢) هـ : ليتعلق ، ط : لتتعلق .

<sup>(\*)</sup> سورة الأعلى ، الآية الأولى .

والمراد(١) بذلك: سَبحُ رَبكَ.

وقد وضعنا للبسملة كتاباً ، شرحناها فيه أيام البداية ، وسميناه بالكهف والرقيم في شرح بسم الله الرحمن الرحيم أ. وهذا الكتاب المذكور ، أول كتاب صنفناه في علم الحقيقة، فالحمد لمن جعل أول تصنيفاتي في : بسم الله الرحمن الرحيم ، ليقع كمال النسبة الإلهية (٢) في إظهار الحقائق صورة ومعنى. ولولا ما شرحناه من (٣) أمر البسملة ، لأوردنا لك ذلك كله (٤) ، على التفصيل والإجمال .. وزبدة (٥) الأمر كله ؛ رجوع أمر جميع أفعال العباد ، إلى أنها أفعال النسأ الله المناد ، إلى أنها أفعال المناد ..

#### [عيارات صوفية]

فلذلك قال الحلاج ، وإن لم يكن من أهل الاحتجاج : بسم الله منك عنوله كُنْ منه. الحلاج ("") . قال

<sup>(</sup>١) العبارة ساقطة من هـ .

<sup>(\*)</sup> هو أول كتب الجيلى في التصوف - كما ستأتى الإشارة - وقد انتهينا من تحقيقه ، ونتعشّم أن ننشره قريباً .

<sup>(</sup>٢) هـ: الكمالات.

<sup>(</sup>٣) هـ : في .

<sup>(</sup>٤) أ : كل .

<sup>(</sup>٥) **هـ** : وبيده .

<sup>(</sup>٦) أ: الله ، ط: الله تعالى .

<sup>(\*\*)</sup> يعدُّ الحلاج ( أبو المغيث الحسين بن منصور ، المقتول ببغداد سنة ٢٠٩هـ) من أشهر الصوفية الذين استهلكتهم رؤية الله، فباحوا بالأسرار الإلهية التي لم يأت الإذن الإلهي بالبوح بها. كان الحلاج قد تفوه ببعض الألفاظ التي تفوح منها رائحة الحلول ، فاتهمه معاصروه من الفقهاء بالإلحاد ، وأفتى بعضهم بقتله ، فقتل في يوم مشهود (انظر المناقشة التفصيلية لقضية الحلول وموقف الحلاج ، في كتابنا : الفكر الصوفي .. ص ١٥٩ وما بعدها)

الشيخ إنه ليس من أهل الإحتجاج ، لأنه لما تحدَّى وقال أنا المحتَّى قتله سيف الشريعة؛ فلو امتنع بمقتضى صفات الحق، لم يستطع أن يقتله أحدَّ ؛ فكانت حُجَّته ثابتة ودعواه صحيحة عند الغير . كما حرى لأبي يزيد أ رضى الله عنه في قوله : سبحاني ، ما أعظم شائي وأعنَّ سلطاني ! وفي قول الشيخ عبد القادر "" رضى الله عنه : معاشر الأنبياء ، أوتيتم اللقب ، وأوتينا ما لم تؤتوه!

ومعظم الصوفية الكبار ينظرون إلى الحلاج على أنه من أهل التلوين وأنه لم يصل إلى التمكين ! لذلك لاَمَهُ ابن عربى في (كتاب التجليات) قائلاً له : لِسمَ تركت بيتك يخوب .. مشيراً بذلك إلى أن الحلاج أعطى للأغيار حق التصرف في دمه . وقال الإمام الجيلاني : عشر الحلاج ولم يكن في زمانه من يأخذ بيده، ولو أدركته لأخذت بيده .. وهي عبارة تفوح بتعاطف الجيلاني مع الحلاج ، وفهمه لموقفه (انظر مقالات الجيلاني في الحلاج ، ضمن: ديوان عبد القادر الجيلاني ، بتحقيقنا، ص ٢٦٩ وما بعدها) .

وللمزيد عن الحلاج يمكن الرجوع إلى : طبقات الصوفية ص ٧٤ - كشف المحجوب ٢٦١ - تجارب الأمم ٢٦/١ - الفهرست ٢٦٩ - تاريخ بغداد ١١٢/٨ - الأنساب ١٨١ - المنتظم ٢/٠١ - الكامل في التاريخ ١٢٦٨ - وفيات الأعيان ٢/ ١٤٠ - العير ٢/ ١٣٨ - سير أعلام النبلاء ١٤٠/ ٣١٣ - دول الإسلام ١/ ١٨٧ - مرآة الجنان ٢/ ٢٥٣ - شذرات الذهب ٢/ ٢٥٣ .. وغير ذلك.

(\*) راجع ترجمة البسطامي فيما سبق.

(\*\*) هو الإمام : محى الدين عبد القادر الجيلاني ، المتوفى ٥٦١ هجرية .. إمام التصوف، وشيخ الحنابلة، وصاحب واحدة من أوسع الطرق الصوفية انتشاراً في العالم الإسلامي . ولمد بجيلان سنة ٤٧٠ هجرية ، ونزل بغداد وظل بها حتى وفاته .. ترك مجموعة مس المؤلفات ، أشهرها كتابه : الغنية لطالبي طريق الحق .

وقد كان الإمام الجيلاني وتصوفه موضوعاً لرسالتنا لنيسل درجة الدكتوراه .. ثم أصدرنا عدة أعمال حوله ، فعن حياته وشيوخه وطريقه إلى الله وضعنا كتاب (عبد القادر الجيلاني باز الله الأشهب) وعن طريقته الصوفية وانتشارها وضعنا كتاب (الطريق الصوفي وفروع القادريسة بمصر) ثم جمعنا نصوصه الشعرية والنثرية وحققناها في كتاب (ديوان عبد القادر الجيلاني) ولازلنا نعمل على تحقيق بحالسه ومواعظه الصوفية المجموعة بعنوان : حلاء الخاطر فـــى =

وفى قول الشيخ أبى الغيث ابن جميل (\*) رضى الله عنه: نُحضنا بحراً وقف الأنبياء بساحله! وقوله حين قال له الحِكْمى (\*\*) رضى الله عنه: ما حالك ؟ قال: أصبحت أحى وأميت ، وافعل ما أريد ، وأنا على كل شي قدير .

فكُلُّ من هؤلاء السادة (\*\*\* ، منع بحاله أن يسطو عليه أحدٌ ، فأقام حُجَّته . وكان (١) الحلاج دون هذه المرتبة - ولو كان على الحق - ولهذا أخذته سيوف الشريعة . ولا مؤاخذة على مَنْ قام عليه ، لأنهم قاموا بالحق ؛ ولو كان حَقَّه أعلى من حُقَّهم .

ونهايةُ الأمر ؛ إن الذين فعلوا هـذا الفعـل ، إذا ظهـرت عليهـم الحقـائق؛ نَكَّسُوا رؤوسهم ، وآمنوا بقوله . ولولا الحقيقة ، ما أخذته سيوف (٢) الشـريعة؛

- الظاهر والباطن .

ولاتكاد ترجمات الجيلاني في المصادر التاريخية تقع تحت الحصر ، وهناك قرابة الثلاثين كتاباً عنه، أشهرها كتاب الشطنوفي : بهجة الأسرار ومعدن الأنوار .

(\*) هو شمس الشموس ، أبو العيث ابن جميل المتوفى ٢٥١ هجرية.. أشهر صوفية اليمن فى القرن السابع . كان له أثره الكبير فى الحياة الروحية ببلاد اليمن ؛ قيل إنه كان فى أول أمره قاطعاً للطريق ! فخرج مع رفقة له للسطو على قافلة ، فطلبوا منه أن يكون عيناً لهم، ليترصّد وصول القافلة ؛ وبينما هو يراقب الطريق فإذا بهاتف يقول له : يا صاحب العين، عليك العين ! فعرف أنه هاتف ربانى ، وكفّ عن قطع الطريق ، وسلك طريق الصوفية حتى بلغ فيه شأناً عظيماً.

انظر ترجمته في : مرآة الجنبان ٤/ ١٣٦- العقود اللؤلؤية (مخطوط) ١٠٧/١- الصوفية والفقهاء في اليمن ص ١٠٥.

(\*\*) هو أحد الصوفية المعاصرين لابن جميل.

(\*\*\*) يقصد ؛ أبا يزيد البسطامي وعبد القادر الجيلاني وابن جميل.

(۱) - ط.

(۲) – هـ .

لأنه لما طلب (١) ظهوره بالربوبية في عالم العبودية - وذلك أعزُّ من وجود النار في قعر البحار - أطلقه (٢) لسانُ الوقت (أ) ، عن قيد الهيكل الجسماني (٦) ، ليتحقِّق بما ادَّعاه في العالم اللائق بتلك الدعوى ، فجرى عليه ، ما حرى غيره من الحقائق على الحقائق ؛ لئلا يدَّعي هذا المقام مَنْ ليس له ذلك. ولو كان متحقِّقاً بذلك كمال (١) التحقُّق (٥) ، كما كان عليه غيره من الكُمَّل المذكورين، لامتنع بحق صفات الربوبية عن تلك القَتْلة ، كما امتنع غيره .. فكان (١) الحلاج على بينةٍ من الله، ولو (٧) لم يكن له شاهد تلك البينة. وكان مَنْ ذكرناهم من الكُمَّل، على بينةٍ من الله، ويتلوه شاهد منه.

<sup>(</sup>١) ط: ظلت.

<sup>(</sup>٢) هـ: أقلقه .

<sup>(\*)</sup> الوقت اصطلاحٌ صوفى خاص .. يقول القاشانى : الوقت ما حتنوك فى الحال، فإن كان من تصريف الحق ، فعليك الرضا والاستسلام حتى تكون بحكم الوقت، ولا يختلر ببالك غيره، وإن كان مما يتعلق بكسبك، فالزم ما أهمّك فيه ، لا تعلّق لك بالماضى والمستقبل .. ولهذا قال المحقق ، الصوفى ابن وقته (اصطلاحات الصوفية ص ٥٣) وقد أوجز ابس عربى تعريف الوقت، حين وصفه بأنه : عبارة عن حالك فى زمن الحال ، لاتعلّق له بالماضى والمستقبل .

<sup>(</sup>٣) ط : الجثماني .

<sup>· - + (£)</sup> 

<sup>(</sup>٥) ط: التحقيق.

<sup>(</sup>٦) هـ : وكان .

<sup>(</sup>٧) العبارة التالية ساقطة من هـ .

<sup>(\*\*)</sup> سورة لقمان ، آية ١٩.

<sup>(\*\*\*)</sup> يؤكد الصوفية ضرورة التزام المريد المبتدئ بالصمت، حتى يأتى أوان ظهوره والإذن الإلهى لله بالكلام. وقد عدوا الصمت أحد السبل التي تقود للولاية ، فيقول الصوفية : ما صار =

عند الامتحان يعزُّ المرء أو يُهان. فلكل مقامٍ مقال، لايصح دعوى المتكلَّم عن ذلك (١) ، إلا إذا تمكنُّ (٢) فيه.

فلو<sup>(۱)</sup> كان الحلاج رضى الله عنه، واحد الحقيقة ، ما قال غير متمكّن بالحال؛ فتعجّل وتكلّم، ولو تأمّل في قوله تعالى لنبيه الكريم ولا تحرك به لسانك في .. الآية في ألكان ، كغيره من الكُمّل الذين قال الله أن في حَقّهم : ولايسبقونه بالقول أن .. الآية في أن فالكامل يعمل بأمر الله ، كُلّ ما أم يعلمه أن الله، والعارف يعمل بالله مطلقاً ؛ لا يعلم أن هذا الأمر المخصوص للذي يتوجّه من الحق إلا الكامل – إلا إذا كان كاملاً أن ) وإلا فهو محجوب عنه.

<sup>-</sup> الأبدال أبدالاً ، إلا بأربع خصال ؛ الصمت والجوع والسهر والخلوة .. وبخصوص الصمت عند الصوفية ، انظر : اللمع ص ٣٧٦ - قوت القلوب ٩٥/١ -- الرسالة القُشيرية ص ٦٢ -- الإحياء ٤/ ٢١٠.

<sup>(</sup>۱) – هـ.

<sup>(</sup>٢) عبارات هذا الموضع مضطربة في أ.

<sup>(</sup>٣) 🗅 لو ـ

<sup>(</sup>٤) أ : فيحل ، ط : فعجل .

<sup>(</sup>٥) هـ : لتعجل به (أنه) علينا جمعه وقرآنه فإذا (أقراناه) فاتبع قرآنه ثم إن علينا بيانه.

<sup>(\*)</sup> سورة القيامة ، آية ١٦.

<sup>(</sup>٦) أ : تعالى .

<sup>(</sup>٧) هـ : وهم بأمره يعملون.

<sup>(\*\*)</sup> سورة الأنبياء ، آية ٢٧.

<sup>(</sup>٨) ∴ كلما .

<sup>(</sup>٩) هـ ، ط : يعمله.

<sup>(</sup>۱۰) ط: يعمل.

<sup>(</sup>١١) أ: عارفاً كاملاً.

#### [تصرّف الأولياء]

ولما كان الولى فاعلاً بالله، لتحقّق ذاته بمعنى صفاته ؛ كان بسم الله منه، منزلة كن من الله. إذا قَارَنَتْ ذلك منه (۱) حركة إرادية لصدور ما يريد فى الخارج ، كما أن كلمة كن من الحق مقارنة لإرادته ما (۲) يكون على الوجه المخصوص (۳) المراد .

ولهذا ، قال الشيخ رضى الله عنه : فَخُدُ (٤) التكويس عنه . الضمير فى عنه راجعٌ إلى اسم الله المذكور فى البسملة، والمراد : خُذْ علم كيفية التكويس، عن الله المكون (٥) ؛ فقل للشئ تُحنُ فيكون ، كما هو القائل تعالى لكل شئ .

وعن ذلك عبَّر بقوله: فمن تقوَّى (٢) جأشه (٧) ، أى قلبه واستدار عوشه (١٠) ، باستوائه (٩) بذاته على عرش أسمائه وصفاته ؛ وتمهَّد فرشه (١٠) ، بتمكُّنه (١١) من التحقُّق، صورةً ومعنى ؛ فظهر أثر (١٢) اسم باطنه على ظاهره،

<sup>(</sup>۱) + ط.

<sup>(</sup>٢) أ، ط: مما، هم: لاراتبه بما.

<sup>. ...</sup>a ~ (T)

<sup>(</sup>٤) أ : في.

<sup>(</sup>٥) هـ : الموكون .

<sup>(</sup>٦) هـ : قوى.

<sup>(</sup>٧) ط : حلسته.

<sup>(</sup>٨) – هـ.

<sup>(</sup>٩) هـ : بالسواية .

<sup>(</sup>١٠) ط: فراشه.

<sup>(</sup>۱۱) ط: بتمكينه.

<sup>(</sup>١٢) أ: وظهر اسم.

فكان لجسمه جميع ماهو لروحه - التي (١) لها ما للحق تعالى - كان متصرفاً في العالم، تكوَّن الأشياء بكلمت لها كن . كرسول (٢) الله على ، قال كُنْ ، ولم يُبَسْمِلُ ؛ فكان ، ولم يُحَوْقِلْ .

أشار إلى قوله الله لشيخ رآه من بعيد: كُنْ زيداً، فكان ذلك (٢) الشيخ زيداً، أخو عمر بن الخطّاب (٤) ، أرسله رسول الله الله الله المورة. والمراد: إن مَنْ كان متحقّقاً (٢) بربه - روحاً وحسماً، وصورةً ومعنى - تكوّن ذلك الشيخ فصار زيداً لرسول الله الله الله مرتبة المعارف ، و كسن مرتبة ولم يقُلْ بسم الله الرحمن الرحيم ، لأن بسم الله مرتبة المعارف ، و كسن مرتبة الله الله ، والمحقّق ، ولا غسير الله تعالى (١).

وقوله فكان ضميره راجع إلى ما قاله رسول الله ي : كُن (^) . وفاعل لم يُحَوقِلُ راجع إلى رسول الله ، أى : لم يقل لاحول ولاقوة إلا بالله . لأن ذلك مرتبة العارف الذي رجع إلى الله تعالى بالفناء (\*\*) عن صفات نفسه

<sup>(</sup>۱) : الذي .

<sup>(</sup>٢) أ : كرسوله .

<sup>(</sup>٣) هـ : وكان .

<sup>(</sup>٤) ط : رضى الله عنه.

<sup>.1-(0)</sup> 

<sup>(</sup>٦) ط : محققا.

<sup>(</sup>٧) العبارة ساقطة من هـ.

<sup>(\*)</sup> يشير الجيلى هنا إلى المعية التامة المطلقة بين الولى المحقّق وبين ربه ، على النحسو المشار إليه فسي مفهوم الفناء فيما يلي .

<sup>(</sup>٨) العبارة التالية ساقطة من أ .

<sup>(\*\*)</sup> وضع ابن عربي تعريفاً للفناء ، يحتاج إلى تعريف ! فقال : الفناء رؤية العبد للعلة، بقيام -

وأفعالها، بل وعن ذات نفسه (۱) ؛ والله راجعٌ إلى المحقّق ، رجوع العارف إلى الله .. فالعارف على الله قائمٌ بالله قائمٌ بالمحقّق . فلهذا ، لم يقل المحقّق لاحول ولا قوة إلا بالله، كما يقول المحقّق ..

فمن ذاق ، من شراب التمكين بالذات في تحقيق إظهار معاني الأسماء والصفات؛ ضاق مسلكه ، لأنه حينئذ (\*\* يسير (٢) بالذات ، والذات ظلمة لا طريق فيها لسالك . وإلى هذا المعنى أشار سيدى محيى الدين عبد القادر الجيلاني ، رضى الله عنه ، بقوله:

كُلُّ الأُوْلياء لما وَصَلُوا إلى القَّلَرِ وَجَلُوهُ مُصْمِتاً .. فَوَقَفُوا ، إلا أَنَا ، فُوَقَفُوا ، إلا أَنَا ، فُوَجَتُ الْفَارَ الْحَقِّ بِالْحَقُّ (\*\*\*\*) . فُوَلِجَتُ فَيها ، فَلَافَعْتُ أَقْلَارَ الْحَقِّ بِالْحَقُّ (\*\*\*\*) .

- الله على ذلك (اصطلاح الصوفية ص ٦) وبالجملة ، فالفناء حالة شعورية لا يكون فيها للولى أى إحساس بذاته . وقد أوضح الكلاباذى أن : فناء البشرية ليس على معنى عدمها، بل على معنى أن تُغمر بلذةٍ توفى على رؤية الألم (التعرف لمذهب أهل التصوف ص ١٥٠) .

<sup>(</sup>١) هـ: صفات نفسه .

<sup>(\*)</sup> بخصوص معنى المحقق ومفهوم التحقيق ، راجع بحثنا : الفكر الصوفى ص ٨٠ .

<sup>(\*\*)</sup> وضع ناسخ المخطوطة أ اختصاراً لطيفاً لهذه الكلمة ، فكتب : ح ا

<sup>(</sup>٢) أ، هـ: يشير.

<sup>(\*\*\*)</sup> الروزنة: تعريب لكلمة فارسية ، تعنى الكوة .. راجع: معحم الألفاظ الفارسية المعربة، للسيد أدى شير (مكتبة لبنان ١٩٨٠) ص ٧٢ .

<sup>(\*\*\*\*)</sup> وردت عبارة الإمام الجيلاني ، مراوة بالإسناد المتصل ، في كتاب (بهجة الأسرار ومعدن الأنوار) للشطنوفي ، بلفظ : أنا من وراء أمور الخلق ، أنا من وراء عقولهم، كل رجال الحق إذا وصلوا إلى القلر أمسكوا، إلا أنا ، وصلت إليه وقُتح لى منه روزنة، فأولجت فيها ونازعت أقدار الحق بالحق للحق، فالرجل هو المنازع للقدر لا الموافق له .. (بهجة الأسرار، ص ٢٣)

وتشير العبارة إلى منتهى تصرف الأولياء فى الكون ، حيث يلفعون بأمر الله قَـلَر الله. ولا شك فى أن فهم هذه العملية فهماً عقلياً منطقياً ، من شأنه أن يثير العديد من الإشكالات .. فلا يبقى إلا اعتبارها حقائق مخصوصة ، والعهدة فيها على القائل .

هذا(۱) معنى ؛ وإن شئت قلت : من ذاق ألوهية الحق في الحق، ضاق عن قبوله بحكم (۲) الحلق بالكلية ؛ فإن في ذلك فقدانه للربوبية ، إذ ليس من الكمال ترك الربوبية للعبودية (۱) ، فيضيق المحقق (۲) عن كمال التنزيل إلى العالم الحلقى من كل جهة . فإذن (٤) : يكون حَقّاً مع حقيقته بالذات، وخَلْقاً مع حليقته بالأسماء والصفات والشئون والاعتبارات والنسب والإضافات ، فمعيّته مع الحق والحلق، خير معيّة ، الحق سبحانه وتعالى ! ولم يُقر بهذه النكتة حالاً ، إلا كامل في هذه الدار .. وحقيقة الأمر ؛ رجوع الكُل إلى هذا المعنى .

### [رجوع الأمر]

وقد أشار الشيخ رضى الله عنه إلى (١) ذلك بقوله: وإذا التقت الساق بالسّاق ؛ فإلى (١) ربك (١) المسَاق ، وإليه (١) ترجع الأمور ، إذ (١٠) كان منه الصلور . معناه: إذا التقت والتحقت الذات الإنسانية بالذات الرحمانية ، بشهودها أنها عينها -لاغيرها- من كل جهة، وبكل اعتبار ، وعلى كل حال،

<sup>(</sup>١) هـ : للحق هذا .

<sup>(</sup>٢) أ: لحكم.

<sup>(\*)</sup> يقصد ترك مقتضيات الربوبية من تصريف وغيره ، إلى أحكام البشرية وما إليها .

<sup>(</sup>٣) ط : الحق .

<sup>(</sup>٤) .. إذ .

<sup>(</sup>٥) أ : كل كامل .

<sup>(</sup>T) - a..

<sup>(</sup>V) أ، هـ : إلى / ط: وإلى .

<sup>(</sup>٨) أ ، هـ : ربك يومئذ .

<sup>(\*\*)</sup> تضمين للآية ٢٩، ٣٠ من سورة القيامة.

<sup>(</sup>٩) هـ: فإليه.

<sup>(</sup>١٠) ه، ط: إذا.

وفى كل وقت على الدوام. فإلى مقام الربوبية المحضة، يكون مساق هذا الإنسان. وحينئذ (١) ، ترجع إليه الى الإنسان (٢) - الأمور ؛ لأنه الحق الذى كان منه البداية والصدور (أ) . إذ الأمرُ دوريٌّ ، يعود إلى ما منه بدأ.

ولهذا ، قال (٢) الشيخ رضى الله عنه : لاتبسمِل ، وقُلْ بكُنْ ، مشل ما قاله يكن (٢) الأولى ، بالباء الموحدة . ويكن الأخيرة ، بالباء المثناة من تحت ؛ وهذا (٥) جزاء لقوله : قل . والمعنى : لاترجع بك إليه، كما هو المقصود في البسملة ، بل ارجع بالأمر كله إليك ، وقل كُنْ لما تريده ، كما يقوله الحقّ يكن ما شئت كما شئت .

فإليه رجوعنا ، لا إلينا . أى : فإلى مقام الربوبية (١) رجوعنا ، لا إلى مقام العبودية . فالربوبية لازمة لذواتنا ، والعبودية عارضة بحكم المحل . وترتيب الحكمة ، هو المقتضى للحكمين في المحلين ؛ من أجل هذه الذات (٧) الواحدة الكاملة بجميع تلك المعانى .

لاَّتُبَسْمِلْ وَقُلْ بِكُنْ مَثْلَ مَا قَالَـهُ يَكُنْ لَاَ لَيْنَا فَكُنْ تَكُنْ فَالْمَا فَكُنْ تَكُنْ

<sup>(</sup>۱) أ: وح.

<sup>(</sup>۲) + ط.

<sup>(\*)</sup> يقصد ؛ صدر الموجودات عن الله. وهي في الأصل نظرية فلسفية شهيرة ، وسوف يعرض لهـ ا الجيلي بعد قليل ، حين يتناول موضوع الروح وتنزلات الذات الإلهية .

<sup>(</sup>٣) هـ : وإلى هذا أشار .

<sup>(\*\*)</sup> هما بينان [من مجزوء الخفيف ] وردا في الفتوحات على النحو التالى :

<sup>(</sup>٤) أ: يكون / هم، ط: يكن ا

<sup>(</sup>٥) هـ : وهو .

<sup>(</sup>٦) هـ: الريبة .

<sup>(</sup>٧) أ : الدار .

فكن (١) عين الذات الإلهية من كيل جهة ، وبكل اعتبار ، وعلى كل حال، لا تخرج عن ذلك طبعاً. تكن ، عينه .. بإظهار الأثر (٢) من نفوذ كيل أمرٍ، وإدراك كل علمٍ. وما يُلقًاها إلا الذين صبروا ، وما يُلقًاها إلا ذو حظٍ عظيم (١).

وقد رمزت لك في هذه (٢) النبذة (٤) ، جميع ما صرَّح به الشيخ في الباب الخامس من كتاب الفتوحات المكية . فتأمَّله ، تُرشَدُ بمعرفته إن شاء الله تعالى.

\* \* \*

(۱) ه : فكيف .

<sup>(</sup>٢) ط: الآثار.

<sup>(\*)</sup> سورة فصلت ، آية ٣٥.

<sup>(</sup>٣) – هـ.

<sup>(</sup>٤) - ط.

<sup>(\*\*)</sup> المفروض أن الجيلي هو الشارح الذي يصرح بجميع ما رمزه ابن عربي !

# البَابُ السَّادِسُ

جَرَى بَنَا جَوَادُ البَنَانِ فَي هَلَا البَيَانِ، حَتَّى أَظُهَرَ مَالَمْ يَخْطُرْ إِظْهَارُهُ فَي الجَنَانِ . .

### [الروح وتنزلات الذات]

قال الشيخ رضى الله عنه: ومن ذلك . أى (١) ، ومن بعض ما تضمّنه هذا الباب من فنون العلم المشار إليه أولا . سرّ الروح وتشبيهه بيوح. الألف واللام في الروح ، للعهد (٢) – وتقديره : سرّ (٣) الروح الكلية المشرقة من الحياكل الجزئية، التي يصحُّ وقوعها على كل فردٍ من أفراد هذا (١) النوع الإنساني. وتشبّهت هذه الروح بيوح، وهو اسم من أسماء الشمس (٥) ، والمراد به هنا الحق تعالى (١) ، لأنه نور السموات والأرض .

فالإنسان، هو النّسل الذي ليس كمثله شي "، في الأرض ولا في السماء، لكونيه (٢) نسخة كاملة جامعة شاملة . وقد صرّحنا في كتاب (٨) الكمالات الإلهية (٢) عن حقيقة هذه النسخة وكيفية معناها، وكشفنا عن ذلك أيضاً على التفصيل (١) - بعبارة مبسوطة - في كتابنا الموسوم بإنسان عين

<sup>(</sup>١) العبارة التالية ساقطة من هـ.

<sup>(</sup>٢) غير واضحة في أ.

<sup>(</sup>٣) أ : وسر ـ

<sup>(</sup>٤) - أ، ط.

<sup>. [+(0)</sup> 

<sup>(</sup>٦) أ: سبحانه وتعالى .

<sup>(\*)</sup> سورة الشورى ، آية ١١.

J - (V)

<sup>(</sup>٨) هـ : كتابنا .

<sup>(\*\*)</sup> هو كتاب : الكمالات الإلهية في الصفات المحمدية .. ذكر الجيلي في حاتمته ، أنه انتهى من تأليفه سنة ه ٨٠٠ بمدينة زبيد باليمن .

<sup>. . - (</sup>٩)

الوجود (1) ووجود عين الإنسان الموجود (٢) فمن أراد تحقيق هذه المعرفة، فليكشف عن محلها من هذين الكتابين .. وسأذكر لك من ذلك طرفاً (٢) حامعاً، وهو:

إن الله تعالى ، لما أحَبُ الظهور من ذاته لذاته، بمقتضى ذاته؛ قُسَّمَ ذاته قسمين - من غير تعدُّد في العين - فسمى أحد القسمين بالواجب ، والقديم، والرب ، والفاعل. وسمى القسم الثاني بالممكن ، والمُحْدَث ، والعبد ، والمنفعل.

فأول ما أظهر (٢) من ذلك القسم الثانى ، مَحَلٌ (٥) حكميٌ سماه (٦) بالهباء والهيولى (قف والقدرة ؛ لأن العالم كله متحيزٌ ، ولابد للمتحيز من مكان يحله. فإن كان المكان مخلوقاً ، فقد دخل في حُكْم العالم ، ولابد له من مكان؛ مكذا

<sup>·</sup> i - (1)

<sup>(</sup>۲) – هـ .

<sup>(</sup>٣) هـ : طرفاً من ذلك .

<sup>(\*)</sup> يستخدم الجيلى هنا كلمة لما كما استخدمها ابن عربى في بداية كتابه فصوص الحكم حيث لاتشير إلى زمان، لأن المشيئة الإلهية لاتتعلق بزمان دون آخر . يقول الدكتور عفيفى: المسالة تقريب للاذهان ، وشرح للحكمة الإلهية في الظهور (تعليقات على فصوص الحكم، ص٦)

<sup>(</sup>٤) أ : ظهر .

<sup>(</sup>٥) هـ ، ط : بملي .

<sup>(</sup>٦) هـ : اسمه .

<sup>(\*\*)</sup> الهيولى : كلمة يونانية واصطلاح فلسفى استخدمه أرسطو فى معرض حديثه عن حلىق العالم وفلسفته الطبيعية ، حيث قسم الموجودات إلى صورة ومادة، والمادة همى الهيولى .. ويقرر أرسطو ، أن الصورة لاتوجد أبداً بلا هيولى - إلا فى حالة وحيدة، هى الله أو المحسوك الأول-كذلك ، فإنه لاتوجد فى العالم الطبيعى هيولى (مادة) بلا صورة .

إلى أن يتسلسل ، أو يدور ، أو ينتهى (١) لمحلّ حكمٌ لا يقال إنه (٢) خَلْقٌ ، لئالاً لغيره؛ كما أن غيره لايكون ظرفاً له . فالهباءُ ، هـ و الحـقُ المخلوق . . وتقيّد (٣) الحقُ هنا بالخلّقية في هذه المرتبة ، من أجل ذلك الانقسام .

#### [الإنسان نسخة الحق]

وهذا المغنى المسمّى (1) بالهباء ، هو الهيولى المعبّر عند المحققين (٥) عنها بالعقل الأول والروح المحمدية والقلم الأعلى. فكانت الحقيقة المحمدية ، أول مخلوق . وكانت (٦) على النسخة الإلهية، صورة ومعنى .. أما من حيث الصورة (٧) ، فكما أن الوجود المخلوق صورة الحق، والحق روحه ؛ ذلك الإنسان ، قد خلق الله فيه نسخة كل شئ من صور الموجودات وحقائقها - الإنسان ، قد خلق الله فيه صورة الخلق (٨) ، لأن العالم صورته (أ . وأما كونه على النسخة المعنوية للحق - أيضاً - فلأنك (١) تجدك قابلاً (١) لكل اسم وصفة على النسخة المعنوية للحق - أيضاً - فلأنك (١) تجدك قابلاً (١) لكل اسم وصفة

<sup>(</sup>١) أ : ينتمي .

<sup>(</sup>٢) ط: له.

<sup>(</sup>٣) هـ : فقيد .

<sup>(</sup>٤) – أ، هـ.

 <sup>(</sup>٥) هـ : المحققون .

<sup>·</sup> b + (1)

<sup>.</sup> b + (Y)

<sup>(</sup>٨) هـ ، ط : الحق .

<sup>(\*)</sup> يشير الجيلى هنا إلى مقابلة الإنسان (العالم الصغير ) للعالم (الإنسان الكبير) ثم يضيف مقابلة أخرى بين الإنسان والله أ مع ملاحظة أن الأحدية الإلهية صفة ذاتية الله، لا يجوز نسبتها للإنسان .

<sup>(</sup>٩) هـ : فلا تكن ، ط : فلا تك.

<sup>(</sup>١٠) هـ: قاتلاً.

على التمام والكمال، فقل في الأسماء الذاتية أولاً إنك أَحَلة ذا (١) أَحَديَّة غير (٢) بعمولة في كل شئ ، لأنها عبارة عن صرافة ذات الشي (٣) ، بالنظر إليه من حيث هو ذاتي (١) .. فمتى عرفت إنك هو ، كانت هذه الأحدية - التي ذكرتها لك - نفي (٥) أحدية الواحب بذاته ؛ وقِس على ذلك . فليس شي من (١) بجليات الأسماء والصفات، أعلى من تجلى الأحدية؛ ولعزتها ، منع (٧) أهل الله أن يكون لغير الله قَدَمٌ في تجلى الأحكية .

وسِرُّ المنع، أن الأَحَدِيَّة -من حيث هي أَحَديَّة - تقتضي عدم التعدُّد فيها من كل وجهٍ وبكل اعتبار، فكيف لخَلْقِ (١) فيها قَدَمٌ مع حَقٌ ؟ وذلك مُشعرٌ بالتغاير والإثنينية، وهذا محالٌ غير ممكن في تجلى الأَحَدية. فإذا قد صَحَّت لك نسخة منها، فبالأولى أن يصحَّ لك جميع ما تحتها من الكمالات المعبرَّ عنها بالأسماء والصفات. فأنت الحيُّ ، وأنت العليمُ ، وأنت القديرُ (١) وأنت المريدُ، وأنت السميعُ ، وأنت البصيرُ ، وأنت المتكلِّمُ . وهذه السبعة (١) ، هي أمهات الكمال وأثمة الأسماء والصفات ؛ قد سُميتُ (١) بها ظاهراً، وسوف أكشف

<sup>(</sup>١) أ : اذ .

<sup>(</sup>٢) أ : العين.

<sup>(</sup>٣) – هـ.

<sup>(</sup>٤) ط: ذاته ، والعبارة التالية ساقطة من هـ.

<sup>(</sup>٥) - هـ، ط: هي.

<sup>(</sup>٦) أ : في . (٧) – هـ.

<sup>٬ .</sup> (۸) ط : أن يكون لخلق .

<sup>(</sup>٩) ط: القادر.

<sup>(\*)</sup> يقصد ؛ الصفات السبع الإلمية : الحياة ، العلم ، القدرة ، الإرادة ، السمع ، البصر ، الكلام.

<sup>(</sup>۱۰) هـ: سميت بهما ، ط: تسميت بها .

لك عن مواقع نجومها باطناً:

• أما الحيُّ ؛ فأنت متصفُّ به لأن الحقُّ سبحانه وتعالى ، كما أنه عين الوحود السارى في أعبان المكتات ، كذلك أنت سارِ<sup>(۱)</sup> في أعبان الموجود السارى في أعبان المكتات ، كذلك أنت سارِ<sup>(۱)</sup> في أعبان الموجودات بهمتك؛ ألا تراك<sup>(۱)</sup> إذا افتكرت<sup>(۱)</sup> في السماء ، كيف تسرى روحك فيها ؟ وفي الأرض، وفي جميع ما تفكر فيه، أنت كذلك سارِ<sup>(١)</sup> فيه<sup>(٥)</sup> بروحك؛ فحياتك هي الفائمة بحياة<sup>(١)</sup> كل ما سرَتُ فيه.

و رأما العلم ؛ فأنت متصفّ به من حيث عقلك ، لأنه عين علم الله به ويمعلوماته، فهو المحيط بالحق والحلّق (٢) ؛ ألا ترى إلى عقلك ، كيف عرفت به الحق والحلّق ؟ فلولا أنه الصفة العلمية الإلهية (١) ، لما اتسع لمعرفة (١) الحق تعالى (١٠) . وسبب ذلك ، أنك لابد أن تُطلق اسم الحق في علمك على شيء تضيف إليه ما هو للحق من صفات الكمال، وذلك الشيئ الذي أطلقت هذا الاسم عليه، هو في عقلمك معلوم للك (١١) ، وهو عين الحق تعالى ، الذي

<sup>(</sup>۱) هد: ساری .

<sup>(</sup>۲) أ : ألا ترى.

<sup>(</sup>٣) ط : افكرت.

<sup>(</sup>٤) – ساری.

<sup>(</sup>a) <del>-</del> 4.

<sup>(</sup>٦) أ : بحيات ، هـ : لحياة ، -ط .

<sup>.-</sup>A - (V)

<sup>(</sup>٨) أ: الإلهية العلمية.

<sup>(</sup>٩) هـ : بمعرفة.

<sup>(</sup>۱۰) **- ه**..

<sup>(</sup>۱۱) هـ: بل .

أَضَفْتَ إليه ما أَضَفْتَ من صفات الجمال والجلال(١) والكمال؛ فلو لم يكن عقلك، عين الصفة(٢) العلمية الإلهية ، لما ظهر هو فيها ؛ لأنه سبحانه(٣) ليس له محل إلا العلم .. وقد عُرفَتُ بذلك أسرارٌ كثيرةٌ(٤) .

• إن كنت من أهل الله، فقس بالإرادة والقدرة على ما ذكرت، وتأمَّل. هل تجد حقيقة هذين الوصفين لك في حال تصوُّرك (٥) للأشياء في عنيًا للك و تخيُّلك و تخيُّلك (١) ، فتتكوَّن كما تريد أم لا ؟ ومتى عرفت ذلك، لم تفتك معرفة السميع والبصير والمتكلم منك ، وتتحقَّق هذه المعرفة .

فيجب<sup>(۱)</sup> عليك ، أن تسعى فى زوال الموانع لك عن تحقيق ما تجده من كمالك، ليظهر جسمك<sup>(۱)</sup> بما هو لروحك . فإذن : تصور<sup>(۱)</sup> ، فى العالم وتكوُّنه<sup>(۱)</sup> ، ما كنت<sup>(۱۲)</sup> تصوره فى العالم الخيالى ؛ تستبرزه<sup>(۱۲)</sup> مشهوداً للحس، كما كان مشهوداً للخيال.. وبذلك تعرف أنك المعبَّر عنه بمسمى

<sup>(</sup>١) هـ : الجلال والجمال .

<sup>(</sup>Y) - A..

<sup>(</sup>٣) ط : وتعالى .

<sup>(</sup>٤) + ط.

<sup>(</sup>٥) هم : نصويرك .

<sup>(</sup>T) - a..

<sup>(</sup>٧) أ : يفتك.

<sup>(</sup>٨) أ : يجب.

<sup>(</sup>٩) هـ : لجسمك.

<sup>(</sup>۱۰) همه: تصورته.

<sup>(</sup>۱۱) ط : تکون .

<sup>(</sup>۱۲) همه: كما كنت .

<sup>(</sup>١٣) أ، هـ: وتبرزه.

الأسماء الحسنى والصفات العلى! .. حرى بنا حَوَادُ البنال (") في هذا البيال (") ، حتى أظهر ما لم يخطر إظهاره في الجنال ، من كل علم لا (") يسعه الكيال ؛ فلتقيض (") العنال ، ولترجع إلى ما كنا يصدده من شرح هذه الكلمات الجسال .

#### [الإنسان نسخة الخلق]

قال الشيخ رضى الله عنه: الشرقت أرض (٣) الأجسام بالتقوس ، كما أشرقت الأرض بأتوار التقوس . لما أتلهر الشيخ رضى الله عند -فيما سيقأن الإنسان تسخة للحق، أراد آن يظهر كونه تسخة للخلق؛ فشبه روحه بالشمس التي هي روح العالم الدنياري ، وشبه الإشراق بالإشراق ، لأن التقس الجزئية (٢) متصرفة في الحيكل الإنساني (٣) ، ومديرة (١) له ؛ كما تصرف الشمس في العيام الدنياري، وتديره (١) على مرود الله وركبل من التقوس في العيام الدنياري، وتديره (١) على مرود الله وركبل من التقوس

كَمثْلِ مَا نُعَنَّ لِي آبِي مُحْتَكَمٍ اللَّذِكْرِ وَكَسَانَ تَعْسَرِيْفُهُ حَقَساً عَلَى قَاثْرِي الرُّوحُ مِنْ عَلَمٍ الأَمرِ الذِّي تَلْوَى وَإِنَّ رَبِّي بِهِـــَنَا الْقَـــارُ عَرُّقَنــي

<sup>(</sup>١) ط: البيان.

<sup>(</sup>٢) ط : التبيان.

<sup>(</sup>٢) هـ : الذي لا .

<sup>(</sup>٤) هـ : حقيض .

أي لم يتوقف الحيلي بالشرح ، عند حقين البيتين الواردين في هـ قا الوضع من التتوحات يقول
 البيتان (من البسيط) :

<sup>(</sup>٥) آ : الأرض .

<sup>(</sup>١) أ : الجزيمية ، هـ : الجزيمة.

<sup>(</sup>٧) هـ : المياكل الإنسانية .

<sup>(</sup>٨) هه : ومليوه

<sup>(</sup>٩) هـ : وتابره.

<sup>(</sup>۱۰) آ: عمر ۽ ط: حد ـ

والشموس ، عينُ كُلِّ على (١) الحقيقة؛ إذ هذه الصورة كلها، راجعة للوجه (٢) الواحد الظاهر في مرائى (٣) مختلفة الأشكال والمقادير .

فلهذا ، قال الشيخ رضى الله عنه (أ) : وإنما لم تضود العين، الأنها (م) ما أشرقت، إلا بما حصل فيها من نور الكون ، وإن كان الأصل ، ذلك الواحد؛ فليس ما صدر عنه بأمر زائل ، فعددته الأماكن، لما أنزل نفسه فيها منزلة الساكن.

زبدة هذا الكلام ، وخلاصة هذه المسألة : إن الله (٢) تعالى ، هو المتجلى المعيان الموجودات على حسب ما تقضيه قابلية كل هيئةٍ لكل موجود ، كما أن الصورة تظهر (١) في كل مرآةٍ بحسب تلك المرآة ؛ فاختلفت الصور (١) المرئية (١) لاختلاف المرائى ، وحقيقة الصورة (١٠) واحدة كما أن الحق (١١) تعالى واحد متعدد بحسب تعدد الموجودات ؛ وبالحقيقة ، لاتعدد ، لأن الشئ الواحد إذا تعدد باعتبارات كثيرة راجعةٍ إليه، هو واحد غير متعدد في نفسه. وهذه

<sup>(</sup>١) هـ: عين على .

<sup>(</sup>٢) ط : إلى الوجه.

<sup>(</sup>٣) أ : مرآى ، هـ : المرآى.

<sup>(</sup>٤) هـ : وأرضانا به.

<sup>(</sup>٥) أ : لانه .

<sup>(</sup>٦) ط : شاء .

<sup>(</sup>٧) أ : انما تظهر .

<sup>(</sup>٨) ط: الصورة .

<sup>(</sup>٩) أ : الربية .

<sup>(</sup>۱۰) – هـ.

<sup>(</sup>۱۱) أ: الله.

الاعتبارات هي الأسماء والصفات، التي هي أعيان المكنات .. وإلى ذلك، أشار بقوله: فللحقيقة رقائق ، يُعَبَّرُ عنها بالخلائق .

أطلق هنا لفظ الحقيقة والمراد بها: الحقيقة (١) الإلهية. لها رقائق أى معانى كمالية ، هي أعيان الأسماء والصفات المظهرة (٢) لحقائقها في ذوات الموجودات، على سائر النعوت والنسب (٦) والإضافات والاعتبارات ؛ فهي هوية شئ واحد، من كل الوجوه بالذات (١) . وقد شرحنا في هذه النبذة، جميع ما تضمّنه الباب السادس من كتاب الفتوحات المكية ؛ فتأمّلُ ذلك ، أرشدك الله للصواب، وعُلمك الحكمة وفصل الخطاب .

| * | * | * |   |
|---|---|---|---|
|   |   |   |   |
|   | - |   | • |
|   |   |   |   |

<sup>. ! – (1)</sup> 

(\*) يمكن تلخيص فكرة الجيلي هنا ، خلال هذا القياس المنطقي من الشكل الأول :

لما كان الله حامعٌ لحقائق الحق والخلق.

ولما كان الإنسان هو صورة الله ونسخته .

إذن فالإنسان جامعٌ لحقائق الحق والخلق .

وقد شرح الجيلى فيما سبق ، مقابلة الإنسان مع حقائق الذات والأسماء والصفات الإلهية -عدا الأحدية- ويبدو أنه أحجم عن تفاصيل مقابلة الإنسان لحقائق العالم، توخياً للإيجاز .. وكان الجيلى قد عرض لهذه الفكرة الأخيرة بالتفصيل في العديد من كتبه ، وفي قوله بالأبيات ١٨٥: ٤٨٧ من قصيدة النادرات (من الطويل):

وَكُل الورى طرا مظاهر طلعتى ظَهـَــرْتُ باوْصَافِ البَريَّة كُلهًــاَ تخلقتُ بالتحقيق في كل صورةٍ

مَراَء بها مِنْ حُسْن وَجْهِي لاَمِـــــعُ أَجَلُ فِي ذواتِ الكُلُّ نُــودِيَ سَاطِعُ فَفِي كُل شي مِنْ جَمَـالِي لـــوَامِــــعُ

<sup>(</sup>Y) هـ : المظهر .

<sup>(</sup>٣) أ: والصفات والنسب.

# البَابُ السَّابِعُ

الجِسْمُ هُـوَ المَظْهِرُ للرُّوْحِ، التي النورُ المَظْهِرُ للأَشْيَاءِ كُلِّهَا.

### [عالم الأجسام]

قال الشيخ رضى الله عنه: ومن ذلك . أى ، ومن بعض ما تضمُّنه (١) هذا الباب من أنواع العلوم : سِرُّ الكيف (٢) والكم ، وما هما من الحكم.

لما كان السؤال بكيف وكم، من لوازم العالم المحسوس، الذى هو منصّة الأجسام، ومظهر الكثافة والأجرام. عبَّر بهما أن عن الجسم الكُلِّى ولوازمه، والنفس الكلية (٢) وعوالمها أن فيررُ ظهور العالم الجسماني، هو لتحقّق الإنسان بالشأن الرحماني أن حتى يظهر (١) بالفعل (٧) في صورة جزئية (٨) مخصوصة كاملة النشأة، ما هو ثابت بالقوة (١) في حقيقة (١١) الوجود الكُلِّى الجامع (١١) بالكون تلك الصورة للوجود الكُلِّى ، كالروح للهيكل (١٢) الحيواني ، وكالمعنى للفظ، وكالملك للمملكة .. فلهذه الحكمة (قم ؛ أولُ ما خَلَقَ اللهُ من عالم للفظ، وكالملك للمملكة .. فلهذه الحكمة (قم )

- (١) هـ.
- .- A- (Y)
- (\*) يقصد ؛ بالكيف والكم.
- (٢) ط، أ: الكل، ه: الكلي.
  - (٤) : وعواله .
    - . b + (o)
    - (۲) أ، هـ.
  - (٧) هـ : بالعقل.
  - (٨) هـ : حزوية .
    - (٩) أ : القوة.
  - (١٠) هـ: الحقيقة.
  - (١١) هـ: العالم الجامع.
    - (۱۲) هـ : الهيكلي .
- (\*\*) يقصد الحكمة المذكورة في الحديث القدسي : كنت كنزاً مخفياً ، فأجبت أن أعرف ..

الأجسام، العَرْشُ. وجعله محيطاً بالمحيطات (١) كلها ، كما يحيط الجسم الإنساني بجميع ما حواه هيكله المخصوص (أ) .

واستوى سبحانه على العرش (\*\*) ، استواءً مخصوصاً ، هو عليه من غير تغيير (٢) لشأنه الذى كان له قبل خلق العرش وما حواه . وذلك (٣) الإستواء - فى ضرب المثل - كاستواء الروح على الجسم؛ فالجسم الجزئي عرش جزئي للروح الجزئية (١) ، والجسم الكُلى عرش (٥) كُلى للروح الكلية ، المعبّر عنها بالحقيقة

وعلى ما يذهب إليه الجيلى ، فالعرش الذي استوى عليه الرحمن ، هـ و مطلق الوحود المحسوس والمعقول ، وهو يرادف الخلق بمعناه الواسع ، وعلى هذا الحلق تتحلَّى الأنوار الإلهية في كل وقت منذ الأزل وإلى الأبد ، وهذا التحلي الدائم هو معنى الاستواء.

<sup>(</sup>١) هـ: محيط المحيطات.

<sup>(\*)</sup> يقول الجيلى: اعلم أن الجسم في الهيكل الإنساني جامع لجميع ما تضمنه وجود الإنسان من الروح والعقل والقلب وأمثال ذلك، فهو في الإنسان نظير العبرش في العالم، فالعرش هيكل العالم وجسده الجامع لجميع متفرقاته (الإنسان الكامل ٥/٢) وهو يحدد المفهوم الصوفي للعرش ، بقوله: العرش على التحقيق هو مظهر العظمة ومكانة التجلى وخصوصية الذات، ويسمى جسم الحضوة ومكانها ، لكنه المكان المنزه عن الجهات الست، وهو المنظر الأعلى والمحل الأزهى، والشامل لجميع أنواع الموجودات.. ولا نعلم في الوجود شيئاً فوق العرش إلا الرحمن (المرجع السابق ٤/٤)

<sup>(\*\*)</sup> أثارت قضية الاستواء على العرش خلافات بين المذاهب الإسلامية، فمنهم من جعل الاستواء بالمعنى الحسى، ومنهم من جعله معنوياً.. ومنهم من منع الحنوض في هذه المسألة ، وقال : الاستواء معلوم ، والكيف مجهول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة .

<sup>(</sup>٢) ط: تعيين.

<sup>(</sup>٣) أ: ذلك.

<sup>(</sup>٤) أ : الجزوية ، هـ : الجزية .

<sup>(</sup>٥) - هـ.

المحمدية من حيث تعيُّنها ، وبالحقيقة(١) الإلهية من حيث عينها.

ولاشك أن الكُلِّى صادقٌ على الجزئى (ألم . فاعرف . بما (الله كرته لك (الله) من أنت؟ وما محلَّك ؟ . . تعلم حينتذ والله المحسم الكُلى : هو البيتُ المعمور بالقوى (الله) .

القوى ، عبارة عن الملائكة الموكّلة بتدبير العالم الكبير ، كما أن القوى الحيوانية موكّلة بتدبير حسمك ؛ الذى هو العالم الصغير بالنسبة إلى الجرم، لقوله تعالى : ﴿ لَحْلُقُ السموات والأرض ( ) . الآية ﴾ ( أما بالنسبة إلى القدرة ؛ فإنك ( ) أنت العالم الأكبر ، والسموات والأرض بما ( ) فيها ، هو العالم ( ) الأصغر ، لقوله تعالى : ﴿ وسَخّر لكم ما في السموات وما في ( ) الأرض

الكَيْفُ والكُمُّ مُجهولُان قدْ عُلِماً وَقَدْ فَهُمتُ لَاذاً جَاءَني بهِماً فَهُما يُبَلَغنا عِلْما بَانَّ لَسهُ فِينَا التَحكُمُ فَانْظُوه بهِ هُما

<sup>(</sup>١) العبارة ساقطة من ط.

<sup>(\*)</sup> يقول المبدأ المنطقى بأن حكم الكل منطبق على أجزائه ، فإن كان الكلى صادقاً فالجزئى صادق.

<sup>(</sup>۲) هـ : يمن.

ر۳) - ا، هـ.

<sup>(</sup>٤) آ: ح .

<sup>(\*\*</sup> ورد بهذا الموضع من الغنوحات ، البيتان التاليان (من البسيط):

<sup>(</sup>٥) هـ : أكير من خلق الناس ولكن أكثر الناس لايعلمون .

<sup>(\*\*\*)</sup> سورة غافر ، آية ٥٧.

<sup>(</sup>٦) هـ : اتك .

<sup>(</sup>٧) هـ : وما.

<sup>(</sup>٨) – هـ .

<sup>(</sup>٩) بقية الآية ساقطة من هـ.

جميعاً أن منه أنه فالسموات بما أظلّت ، والأرض بما أقلّت، مُسخّرة لك. لكونك أعزّ قدراً، وأعظم فخراً؛ ولهذا تفنى (١) السموات (٢) والأرض يوم القيامة (٣) وأنت باق إلى أبد الآبدين (٤) . فحسمك الذي هو البيت المعمور، بقواك التي هي ملائكة تسخيرك؛ هو العرش الكريم .. إذ لاموجود أكرم على الله منك.

والجسم الكُلى<sup>(٥)</sup> هو العرش المحيط ، لأنه حامعٌ للموجودات الجسمانية، وليس وراءه إلا عالم الجبروت . وسيأتي الكلام على العرش العظيم (٢) والعرش المحيد ، في موضعه (٧) من هذا الكتاب إن شاء الله.

### [بدء الخلق وآخره]

إعلم أن الشيخ رضى الله عنه، أراد أن يبين لك في هذه النبذة ، سرَّ خلْق العالم. فبدأ بذكر العرش، لأنه أول مُتَعَينٍ في الصورة ، وإليه الإشارة (٨) بقوله: والذي كان عليه الاستواء.

إشارة إلى قوله تعالى ﴿ الرحمن على العرش استوى ﴾ (\*) وقدد(\*) كسان

<sup>(\*)</sup> سورة الجاثية ، آية ١٣.

<sup>(</sup>١) أ: تقف.

<sup>(</sup>۲) – هـ .

<sup>(</sup>۳) + هـ .

<sup>.</sup> b + (٤)

<sup>(</sup>٥) أ : الكل .

<sup>(</sup>٦) أ : المحيد العظيم .

<sup>(</sup>٧) هـ : موضعين .

<sup>.</sup> b + (ハ)

<sup>(\*)</sup> سورة طه، آية ٥.

<sup>(</sup>٩) أ : استواء وقد .

الشيخ رضى الله عنه فيما مضى – وبينًاه لـك (١) – أن (٢) الروح المعبَّر عنها بالحقيقة المحمدية، وبالعقل الأول، وبالقلم الأعلى ؛ هى (٣) أول مخلوق . وهى – أعنى (٤) هذه الروح – كليةٌ وأرواحنا جزئياتها.

فلهذا المعنى ، أشرقت تلك المعانى الكمالية الموجودة فى الحقيقة المحمدية ، فى ذواتنا. وإلى هذا المعنى ، أشار بقوله تعالى ﴿لقد كان لكم فى رسول الله أسوة حَسَنة فى أسوة حَسَنة فى أسوة حَسَنة فى أسوة حَسَنة فى إبراهيم (أ) ﴿ وقوله الإشراق (٧) فى الأجسام أشار الشيخ رضى الله عنه بقوله : محكل الظهور المشوق بالنور . يعنى : إن العالم الجسمانى محل كمال الظهور (٨) الإلهى ؛ لأن الجسم الإنسان الخسم الإنسان وهذه على الإطلاق ؛ وكان الإنسان وهذه ولمذا ؛ كان الإنسان البشرى، نوع الأنواع على الإطلاق ؛ وكان الإنسان الحقيقى ، حنس الأجناس. لأنه أول كل موجود، فحاز رتبة الإحاطة ؛ فهو : الأول و الآخر .

<sup>. ... - (</sup>١)

<sup>(</sup>٢) أ: في.

<sup>(</sup>٣) هـ : هو.

<sup>(</sup>٤) العبارة التالية ساقطة من هـ.

<sup>(\*)</sup> سورة الأحزاب، آية ٢١.

 <sup>(</sup>٥) الفقرة التالية ساقطة من ط.

<sup>(\*\*)</sup> سورة المتحنة ، آية ٤.

<sup>(</sup>٦) أ: ولها.

<sup>(</sup>٧) هـ: اشراق .

<sup>(</sup>٨) هـ : ظهور كمال.

<sup>(</sup>٩) ط: الجسماني.

### [إشراقات الإنسان]

وكان الإنسان مُشرقاً بأنوار الكمالات، معنى وصورةً فإشراقه المعنوى (۱) هو (۱) حقائق قواه المعبر عنها بالعقل، والخيال ، والهِمَّة، والمصورة ، والإرادة .. وأمثال ذلك. فهذه القوى منه، هي عين الملائكة المدبرة للعالم الكبير؛ فالعقل من (۱) مظاهر جبريل ، والخيال من مظاهر إسرافيل ، والمصورة (٤) من مظاهر عزرائيل، والإرادة من مظاهر ميكائيل . وقِسْ على ذلك، باقى قواه المعنوية.

وأما إشراقه الصورى (°) ؛ فالعيان لعالم (۱) جسمه، كالشمس والقمر للعالم الكبير. واللمس (۷) والشَّمُّ واللوق والأذنان ، كالخمس الكواكب الأخرى من العالم الكبير .. فأشرق كِلا (۸) العالمين الجسمانيين بالنور .

وعلى الحقيقة ؛ العالم الجسماني هو واحدٌ ، لأنه عبارة عن العرش وما حواه، فهو محل الظهور الإلهي، وهو المشرق بالنور أراد بالنور، عبارة عن حقائق الكمال الظاهرة فيه، من تجليات الحق تعالى. وعن الجسم عبر بقوله : كلمة الحق<sup>(۱)</sup>. يعنى : إنه نتيجة كلمة كُن، لأن الأرواح متعينة في العلم

<sup>(</sup>١) أ، ط: المعنوية .

<sup>(</sup>۲) ∴ هي .

<sup>(</sup>٣) هـ : هو من .

<sup>(</sup>٤) هـ : والصورة.

<sup>(</sup>٥) أ ، ط : الصورية.

<sup>(</sup>٦) أ : للعالم.

<sup>(</sup>٧) العبارة التالية ساقطة من أ .

<sup>(</sup>٨) أ : كل.

<sup>(</sup>٩) – ط.

الإلهى، فهي هناك أعيانٌ ثابتةٌ ، قديمةٌ بقدم الحق أ .

والجسم ، هذا المحسوس ، إنما ظهر بواسطة الكلمة ، على ما كانت الروح عليها من الصورة في العلم (١) الإلهي . فكان الجسم أصلاً - من هذا الوجه- لظهور أعيان المكنات، إذ هو المتعلّق به كلمة الحضرة ، لكوته أثم الجالي ظهوراً في المراتب الكونية.

ومن ثَمَّ ، كان الجسم: مقعد الصدق. لأنه (۱) محل ثابت (۱) متمكّن (۱) بين من كل وجه ، وبكل اعتبار ونسبة . ومعدن الأرفاق. وكان الجسم معدن (۱) الأرفاق، وهي المعاني الكمالية التي تحصل للأرواح بسبب (۱) الجسم. وقد ذكرنا ذلك (۱) في كتابنا الموسوم بكشف الستور عن (۱) مُحُلَوات النور (۱) في كتابنا الموسوم بكشف الستور عن (۱) محرفة ذلك، فليطالع هنالك (۱) .

<sup>(\*)</sup> كان ابن عربى أول من استخدم تعبير الأعيان الثابتة ليشير به إلى وحود الأشياء فى العلم الإلهى قبل بروزها إلى عالم الوجود الفعلى بالأمر الإلهى كن وفى الآية الكريمة ﴿يقول لـــه كـن فيكون﴾ ولفظ له يشير إلى وجود ما ، للشئ، قبل بروزه !

<sup>(</sup>١) هـ: علم.

<sup>(</sup>٢) أ ، هـ. : لكونه.

<sup>(</sup>٣) أ : محلاً ثابتاً ، ط : محلا ثابت.

<sup>(</sup>٤) أ : ممكن .

<sup>(</sup>٥) + ط.

<sup>(</sup>٦) هـ : بنسبت.

<sup>(</sup>۷) + ه...

<sup>(</sup>٨) هـ : من .

<sup>(\*\*)</sup> مُخدرات: من الخِدْر وهو الخيمة التي تحتجب فيها الجميلات، ويريد بمخدرات النور: التحليات الإلهبة.. والكتاب المشار إليه هنا غير معروف لنا في الوقت الحاضر، لا مطبوعاً ولا عنطوطاً ، فهو في حكم المفقود من كتب الجيلي.. أما الفكرة التي يشير إليها ، فهي بإيجاز: إن الجسم بما يقوم به من طاعات ورياضات ، يعمل على تحلية الروح بالمعاني الكمالية.

<sup>(</sup>٩) + ط.

ولما كان الجسم هو المتحلّى بجارحة (١) السمع والبصر ، قال الشيخ (٢) مشيراً إلى ذلك (٢) : ومظهر الأوفاق (٤) . يعنى : الجسم مُظهِر للصفات (٥) ، الموافقة لنعوت الحق تعالى، من السمع والبصر؛ إلى غير ذلك من القبضة (٢) ، والتعجّب، والنسيان في قول تعالى (فاليوم والبمين ، والتبشّش (٧) ، والتعجّب، والنسيان في قول تعالى (فاليوم نساهم (٣) والنفس في قوله الله الاسبوا الربح فإنها من نفس الرحمن (٤) . والصورة في قوله عليه الصلاة والسلام : وأيت وبي في صورة شساب .. الحديث : إن

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) هـ: جارحة.

<sup>(</sup>٢) هد: رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٣) ط: بقوله.

<sup>(</sup>٤) أ: الأفاق.

<sup>(</sup>٥) ط: أن الجسم مظهراً لصفات.

<sup>(</sup>١) هـ: القبضية .

<sup>(</sup>٧) أ: التبشيش ، هـ: التبشيش.

<sup>(\*)</sup> في أ ، ط : فاليوم ننساكم .. فإذا كان ما أوردناه في المتن، فهي سورة الأعبراف ، آية ٥٠. أما ما ورد في أ ، ط فهو خطأ في كتابة قوله تعالى ﴿وَقِيلِ اليوم تنساكم.. سورة الجائية، آيــة ٢٤).

<sup>(\*\*)</sup> أخرجه الترمذى (السنن ، كتاب الفتن، الباب ٦٥ - كتاب المير ، الباب ٤٨) وأبو داود (السنن ، كتاب الأدب، الباب ٤٥) وابن ماجه (السنن ، كتاب الأدب الباب ٢٩) وابن حنبل (المسند ، الجزء الثانى ، ص ٢٥٠- ٢٦٨ - ٤٣٧ - ٤٣٧). الجزء الخامس ص ١٢٣).

<sup>(\*\*\*)</sup> يأتى هذا الحديث كثيراً في مؤلفات الجيلى بلفظ: رأيت ربسى في صورة شاب أمرد .. وفي كتاب الأسماء والصفات للبيهقي ، جاء الحديث بلفظ: رأيت ربي جعداً أمرد عليه حلة خضراء . وقد توقف عنده ابن كثير في تفسيره (٤/ ٢٥٠) وقال عنه شمس الدين الذهبي: هو حبر منكر ، نسأل الله السلامة في الدين، فلا هو على شرط البخارى ولا مسلم، ورواته وإن كانوا غير مُتهمين ، فما هم بمعصومين من الخطأ والنسيان، فأول الخبر قال رأيت ربي وما قيد الرؤية بالنوم، وبعض من يقول إن النبي يا رأى ربه ليلة المعراج ، يحتج بظاهر الحديث . -

جلد الكافر أربعين (١) ذراعاً (٢) بذراع الجبار (أ).

فكُلُّ هذه الصفات ، هي (٢) للجسم حقيقة . وقد وافقت ما هو لله ، سواءٌ أوَّلتها (٤) في حق الله تعالى (٤) ، أمْ لم تُؤول (٤) . لأن الشارع صلى (٥) الله عليه وسلم، قد نَسَبَها إليه تعالى (٢) ؛ فكان الجسم محلاً لظهور الأمور الموافقة للنعوت الكمالية.

فالجسم: محل البركات لتزايد الظهور (٧). في مرتبته، ولكونه (٨) يحصل للروح - بواسطة الامتزاج به - علوماً، لايمكنها أن تعرفها إلا بالجسم. فهو محل البركة للروح، ومحل زيادة الظهور للحق. ومعين (٩) الحركات والسكنات. لما

<sup>-</sup> والذى دلَّ عليه الدليل ، عدم الرؤية مع إمكانها، فنقف عن هذه المسألة، فإن من حسن إسلام المرء تركه ما لايعنيه (سير أعلام النبلاء ١٤/١٠) .

<sup>(</sup>٨) العبارة ساقطة من هـ.

<sup>(</sup>١) أ، ط: أربعون.

<sup>(</sup>٢) + ط.

<sup>(\*)</sup> لم نقع على تخريج لهذا الحديث .

<sup>. 🚣 – (</sup>٣)

<sup>(</sup>٤) أ ، ط : نؤولها ، بقية العبارة ساقطة من ط.

<sup>(\*\*)</sup> التأويل المشار إليه ، كما في اعتبار قوله ﴿ يد الله فوق أيديهم ﴾ على أن اليد تعنى القدرة.

<sup>(</sup>٤) ط : نؤل.

<sup>. 🏎 – (0)</sup> 

<sup>(</sup>T) - A.

<sup>(</sup>V) – a...

<sup>(</sup>A) أ، ط: والكون.

<sup>(</sup>٩) ط: ومعنى.

فيه من قوة الكثافة، وتكاثف القوة التي بواسطتها تحصل (۱) لسلأرواح (۲) الحركات والسكنات (۲) الجزئية المضافة إلى الأجسام. وبه.أى بوجود الجسم عُرفت المقادير والأوزان. لأن الجسم محل ذلك، وموضعه، ومجلاه، ومظهره. وبه سمى الثقلان. لثقل الجسد ورسوبه، له – أى للجسد (۵) – من الأسماء المتين (۲) بالتاء المثناة من فوق ، لما فيه من القوة والمتانة.

وهو الذي أبان النور المبين . أي : الجسم هو المظهر للروح، التي هي النور المظهر للأشياء كلها. فلولا الجسم، لما حصل للروح (٢) ما حصل من الكمال، ولا استطاعت أن تظهر بشئ (١) من ذلك في العالم. حَكَم . أي الجسم. في النور بالقسمة (٩) . النور هو الوجود (١١) ، لأنه إنما وقع الظهور به؛ فلولا الوجود ، لما ظهر الموجود (١١) ، ولا عُرف العبد ولا (١٢) المعبود. وما ظهرت القسمة في الوجود، إلا بسبب الأجسام ، لكون الأبعاد الثلاثة (١٢)

(١) ط: تحصل.

(٢) هـ : للروح.

(٣) + ، ط : السكنات والحركات.

(٤) أ : بالجسم .

(٥) هـ: الجسم.

(٦) ط : التبين .

(٧) هـ : الروح.

(٨) أ : شئ .

(٩) + هـ.

(١٠) ط : الموجود.

(١١) ط : هذا الموحود.

(١٢) - هـ.

(۱۳) + ط.

لازمة لها، لكونها (۱) مركبة كثيفة ؛ ولأحل ذلك : ظهرت بوجوده (۲) الظّلات (۲) والظّلات (۲) والظّلات (۲) والظّلات (۱) الكثافة الجسمانية (۱) لاتخرقها الأنوار طبعاً ؛ ولأحل (۱) ذلك، ظهر بوجود الجسم ، الظّل وكذلك الظّلمة ، إنما ظهرت بواسطته ، لأن الليل هو عبارة عن استتار (۱) الشمس بالأرض عن أهل الأرض (۷) ؛ وكذلك الخسوف ، عبارة عن حيلولة (۸) الأرض بين الشمس وبين جرم القمر . فلولا توسيط الأرض ، لما ظهرت هذه الظّلمة الموجودة (۱) .

فالظُّلْمة (۱۱) من طبع الأجسام. وكذلك (۱۱) ، مَنْ غلب عليه العمل عليه العمل عليه العمل عليه العمل عليه المور (۱۲) الجسمانية ، يكون في ظلمة من ذلك البرزخ، حتى يؤول (۱۲) أمره إلى النار. فالجسم أصل في كمال (۱۲) النور ، وأصل في الظُّلْمة (۱۲)

<sup>(</sup>١) أ : ولكونها .

<sup>(</sup>٢) هـ : بوجود.

<sup>(</sup>٣) ط: الضلالات.

<sup>(</sup>٤) + ط.

<sup>(</sup>٥) هـ: فلاحل .

<sup>(</sup>٦) أ : انتشار ، هـ : استنار .

<sup>(</sup>٧) + ط.

<sup>(</sup>٨) أ : حيولة .

<sup>(</sup>٩) هـ : المشهودة.

<sup>(</sup>١٠) أ : والظلمة.

<sup>(</sup>١١) هم : ولذلك .

<sup>.</sup> 노 + (١٢)

<sup>(</sup>١٣) ط: يؤل.

<sup>(</sup>١٤) هـ: الكمال.

<sup>(</sup>١٥) ط: المقابلة.

### [الحواس الخمس]

ومنه (۱) ، أى من الجسم . تتفجّو ينابيع الحِكَم (۲) . لوجود الحواس الخمس (۱) فيه؛ فلكل حاسة (۱) من الحواس ، حكمة مخصوصة (۱) ليست لغيرها؛ فلا تنال الروح هذه الحِكَم، إلا بواسطة الجسم (۱) . فالعين ينبوع الحِكَم التي لا تحصل إلا بالمعاينة، كالألوان، والحسن المشهود، والطراوة (۱۷) ، والهيئات ، والأوضاع . فكُلُّ مَن (۱۸) مُحلِق أعمى، لا عين له، ليس يعرف شيئاً من هذه الحِكَم المستفادة (۱) بواسطة (۱۰) البصر ، لا في الدنيا ، ولا في البرزخ، ولا في الآخرة . بل فاتته هذه الحِكَم على الإطلاق ، فلا يشعر بها ، ولاسبيل له إلى معرفتها .

والأذن ينبوع الحِكَم التي لاتحصل إلا بالاستماع (١١) ، كعلموم (١٢) القرون (١٣) الماضية ، وعلوم الأحبار، والأحاديث المروية عن الرسل، وعن

<sup>(</sup>١) العبارة ساقطة من ه. .

<sup>(</sup>٢) أ : الأرض، والكلمة غير واضحة في هـ.

<sup>(</sup>٣) أ: الخمسة .

<sup>(</sup>٤) أ : حاسية.

<sup>(</sup>٥) أ : مخصوص .

<sup>(</sup>٦) ط: الحكم.

<sup>(</sup>٧) ط: الظرفة.

<sup>(</sup>٨) هـ : ما.

<sup>(</sup>٩) بقية الفقرة ساقطة من ط.

<sup>.1+(1.)</sup> 

<sup>(</sup>١١) ط: بالاسماع.

<sup>(</sup>۱۲) + ط.

<sup>(</sup>۱۳) همه: القرآن .

ا لله(١) بواسطتهم. بل و لا يعرف الرسالة و لا(٢) الرُّسُل، كُلُّ من خُلِقَ أَصَمُّ .

ولهذا ، يكون كُلُّ أصم ، خُلِقُ<sup>(٣)</sup> أَبْكَم . لأنه لايسمع من أحد ، شيئاً من الكلام. فلا يشعر بأوضاع الكلمات، ولا يعرف لذة الأنغام ، ولا يحسُّ بخشونة الأصوات الكريهة .. وقِسَّ على ذلك، الشَّمَّ ، والذَّوْقَ ، واللمس ؛ في معرفة الروائح ، والأطعمة ، والنعومة والخشونة.

فكُلُّ حاسةٍ من الحواس الخمس، ينبوع حِكَمٍ كثيرةٍ مخصوصةٍ بها<sup>(٤)</sup>، لا تصحُّ للروح معرفتها، إلا بواسطة تلك الحاسة .. ولهذا، احتاجت السروح في نيل الكمالات، إلى الإمتزاج بالجسم ؛ فالجسم محل<sup>(٥)</sup> ظهور هذه الكمالات.

وتبرز ، يعنى : من الجسم . جوامع الكلم ، بواسطة اللسان . يحوى (٢) على رموز النصائح : الاعتبار الحاصل (٧) على رموز النصائح : الاعتبار الحاصل للروح ، بواسطة حواس الجسم . وأراد بكنوز المصالح : الأعمال الصالحة من الأفعال ، والأقوال ، والعلوم ، والمعارف الإلهية ؛ الحاصلة للروح بواسطة الجسم . . لأنها تزداد شرفاً عند الله بذلك ، فهى كنوز المصالح لها(٨) .

<sup>(</sup>١) هـ: تعالى .

<sup>(</sup>Y) - A-

<sup>(</sup>٣) أ، ط: خلقه.

<sup>(</sup>٤) ط: يما.

<sup>... - (0)</sup> 

<sup>(</sup>٦) أ : تجرى ، هـ : تحوى.

<sup>(</sup>٧) أ: أصل الحاصل.

<sup>(</sup>٨) ط: بها.

### [باطن الجسم وظاهره]

الشهادة متخافته (1) ، والغيب كَثَافته (٢) . أراد بالشهادة هنا ، عالم اللك؛ وبالغيب، عالم اللكؤوت . والمراد : إن ظهور عالم الشهادة، بواسطة (٢) رقة سطح الأحسام، لأنها هي المشهودة من عالم الملك؛ وبطون عالم الغيب، بواسطة الكثافة (٥) الجسمانية ، لأنها هي المانعة عن ذلك. ألا تراك (١) إذا رأيت حسماً من الأحسام ، فإن رقة مسطحه وهو ظاهره الذي عبر عنه المشيخ (٧) بسخافته (٨) - مشهود ، ذو الغيب والشهادة.

تُستَثُرُ (1) ، أى الجسم بالجسم. للغَيْرةِ الإلهية على ذاته تعالى ، إذ هو عين الجسم ا وسبب منه الغيرة : حتى لايرى راء غيرة . فلا يُبصر مُبصر غير ظاهر الجسم ، صيانة من الحق تعالى - إذ هو عين الجسم ، صيانة من الحق تعالى - إذ هو عين الجسم ، صيانة من الحق تعالى - إذ هو عين الجسم ،

<sup>(</sup>١) أ، هـ ط: مخافيه.

<sup>(</sup>٢) أ: كنا فيه / هم، ط: كثافيه.

<sup>(</sup>٣) أ : بواسطته .

<sup>(</sup>٤) توجد هنا ورقة ساقطة من هـ .

<sup>(°) ..</sup> الكثافية.

<sup>(</sup>٦) ط: الادراك.

<sup>(</sup>٧) ط: رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٨) أ: بسخاء منه.

<sup>(</sup>٩) ف : يستر .

<sup>(\*)</sup> الجملة الاعتراضية ساقطة من ط، ويبدو أن الناسخ تعمد إسقاطها. وذلك لأن الجبلى يعبّر هنا بكل قوة عن فكرة الوحدة، فيضع من العبارات ما لا يحتمل التأويل، وإنما يُلزم القول بأن الجبلى يطابق تماماً بين الحق والخلق. واعتقد أن الورقة الساقطة من ه.، أسقطها الناسخ عمداً، لهذا السبب !

من أشرف مظاهر الوجود، لأنه المفصل لجمليات أمراتب الوجود ، حيث أنه: 
يتَقَلَّبُ . أى الجسم . في جميع الأحوال ، كاللطافة والكثافة ، والصغر والكبر، والطول والعرض ، والعُمَّق (۱) والسَّمْك، والبعد والقرب ، والتوسُّط، والحسن والقبُّح، والفناء والبقاء ؛ إلى غير ذلك من الأحوال (۱) اللازمة للحسم، والعارضة له. فلولا شرفه ، لما كانت له الأحوال كلها . فهو (۱) يدخل في كل طور من أطوار النقص والكمال ويقبل بذاته التصوُّف في جميع الأعمال . يعنى: إن للحسم - من حيث هو - قابلية لكل عمل من الأعمال المتنوعة؛ عما يستحيل عادة (۱) ، كقتل العصفور أبازاً (۱) ؛ أو يستحيل عقلاً ، كحمل النملة بستحيل عادة (۱) ، فإن في قابليتها، القبول لذلك. فلو حصل الاستعداد ، ووافق القدر ، امكنها فعل ذلك المستحيل . وإنما حصل هذا السرُّ - الذي أودعه في الجسم من قدرته (۱) .

### [أقسام الأجسام]

تنبيه .. اعلم أن الأحسام على أربعة أقسام :

<sup>(&</sup>quot;) هكذا في الأصول ، وهو يقصد : مُحمَلاَت .

<sup>(</sup>۱) - ط.

<sup>(</sup>٢) بقية العبارة ساقطة من أ.

<sup>(</sup>٣) أ : مو .

<sup>(</sup>٤) : ذلك عادة .

<sup>(\*)</sup> الباز : طائرٌ يصيد الصقور ، يعد من أشد المخلوقات تكبراً وأحرها مزاحاً . ولفظة باز مشتقة من البزوان وهو الوثب (الدميرى : حياة الحيوان ٩٩/١).

<sup>(</sup>٥) ط: حبلاً.

<sup>(</sup>٦) ط: وقلرته.

القسم الأول ؛ هو المعدن. وهو عبارة عن كل جمادٍ لا نمـو لـه (١) ، سواء كان مائعاً أو منعقداً (أ) .

القسم الثاني ؛ هو النبات . وهو كل نامي (٢) من الأجسام ، لاروح فيه طبعاً.

القسم الثالث؛ هو (٢٦) الحيوان . وكل نامي ذي روح من الأحسام.

القسم الرابع؛ هو<sup>(1)</sup> السموات ، والأحرام النورانية ، والأفلاج العلوية؛ فإن كُلاً من ذلك، أرراح قائمة متجسدة . وإنما صَحَّ إطلاق لفظ الجسم عليها، لكونها تقبل الأبعاد الثلاثة التي هي من طبع الجسم - وهي<sup>(٥)</sup> الطول والعرض والعمق - فكانت أحساماً<sup>(١)</sup> ، لأنها من تمام عالم الملك. وعالم<sup>(٧)</sup> الملك، عبارة عن مرتبة الطور الجسماني.

وقد ذكر الشيخ - رضى الله عنه- في الباب الذي ذكره في هذه النبذة، خلاصة ما فيه . وهو الباب السابع من الفتوحات (٨) .

<sup>(</sup>١) أ : لا نوله.

<sup>(\*)</sup> يقصد : سواء كان سائلاً أو حامداً.

<sup>(</sup>٢) بقية العبارة ساقطة من أ.

<sup>(</sup>٣)∴ وهو.

<sup>·</sup> b - (1)

<sup>(</sup>٥) ط: الحكم وهو.

<sup>(</sup>٢) ط: الأحسام.

<sup>.</sup> Ь - (Y)

<sup>(</sup>٨) ط: المكية.

### [عُمر الأرض]

إن عمر الأرض ، أحد وسبعون ألف سنة من سنى الدنيا ؛ فلا تظن أن ذلك على الإطلاق ، بل عمر العالم الدنياوى من وقت مخصوص وإلا ، فعمر هذا (١) العالم أطول من أن يحصر ، أو يحصى بآلاف الألوف من السنين ، وقد ذكر الشيخ ما يدل على ذلك مصرّحاً في القتوحات المكية، حين ذكر أن في الأهرام الموجودة بأرض مصر، كتابة بقلم غريب، يقرؤها مَنْ يعرفها (\*\*\*) في ومفهوم تلك الكتابة ، أن بانى تلك الأهرام ، بناها والنسر الطائر (\*\*\*) في

(۱) - ط.

<sup>(\*)</sup> يذهب علماء نشأة الكون Cosmogony ونشأة الأرض geogeny إلى استخدام مصطلح الدهر eon للإشارة إلى أصول مرحلة من مراحل الزمن الجيولوجي ، يصل مدى المرحلة الواحدة إلى ملايين السنين.. وأحدث التصانيف تقسم الزمن الجيولوجي إلى ثلاثة دهور هي : دهر اللاحياة Azoic ويزيد مداه على ١٧٠٠ مليون سنة .

دهر الحياة الخافية Cryptozoic Eon وهو ثانى الدهور في الزمن الجيولوجي ويبلسغ مــداه ٢٦٠٠ مليون سنة .

دهر الحياة الظاهرة Phanerozoin Eon ثالث وآخر دهور الزمن الجيولوجي وبيلغ مـــــــاه نحو ٥٧٠ مليون سنة.

و تنقسم هذه الدهور إلى الحقب Erd الخمسة التالية بحسب اختلاف صور الحياة فيها : حقب الحياة العتيقة Archaeozoic ومداها ١٠٠٠ مليون سنة – حقب طلائع الحياة الحياة العليمة Palaeozoic ومداها ٢٠٠٠ مليون سنة – حقب الحياة القليمة Palaeozoic ومداها ٣٠٠ مليون سنة – حقب الحياة الوسطى Mesozoic ومداها حوالى ١٣٠ مليون سنة – حقب الحياة الحديثة الحديثة المحتم الحياة المحتم الحياة الحديثة ومداها نحو ٦٥ مليون سنة .. (راجع : المعجم الجيولوجي ص ١٤٩ وما بعدها).

<sup>(\*\*)</sup> الإشارة إلى الكتابات الهيروغيليفية التي كانت تغطى الأهرامات.

<sup>(\*\*\*)</sup> بحموعة من الكواكب تُعرف بكوكبة النسر الطائر وكوكبة العقاب . يقول عبد الرحمن بن عمر الصوفى، أحد كبار علماء الفلك في تاريخ الإسلام : كواكبه تسعة، منها ثلاثة مشهورة هي التي تسمى النسر الطائر (صور الكواكب الثمانية والأربعين ص ١١٠) .

الحمل أن وقال الشيخ رضى الله عنه: إن النسر الطائر لاينتقل من برج إلى غيره ، إلا بعد مضى ثلاثين ألف سنة، وهو اليوم فى الدلو ؛ فقد قطع عشرة أبراج ، ولا(١) يتأتّى(٢) ذلك إلا بعد ثلاثمائة(٢) ألف سنة(\*\*\*) .

وإذا كان هذا عُمر الأهرام، فأين أنت من عُمر الدنيا ؟ .. فإذا كانت الدنيا المخلوقة للزوال بهذه المثابة من طول العُمر ، فما قولىك في الجنة والنار المخلوقة للزوال بهذه المثابة عندل كلام الشيخ -رضي الله عند- في

والمقصود بقوله: النسر الطائر في الحمل. وقوله بعد ذلك: وهو اليوم في الدلو. هو حركة كوكبات النسر الطائر وانتقالها من مركز إلى آخر، وهي حركة رصدها الفلكيون بحساب دقيق منذ أيام الحضارات الشرقية القديمة، ثم بدأ يطلبموس في تدوين تلك الحسابات في كتابه الذي انتقل إلى المسلمين وعرف باسم المجسطي أو: دليل النحوم الثابتة.

<sup>(\*)</sup> هو أحد البروج الاثنى عشر ، التى هى على البرتيب من المغرب إلى المشرق: الحمل، الشور ، الجوزاء، السرطان ، الأسد ، السنبلة، الميزان، العقرب ، القوس، الجدى، الدلو، الحوت.. وطول كل برج فيما بين المغرب والمشرق ثلاثون درجة ، وعرضه ما بين القطبين ثمانون درجة (كشاف إصطلاحات الفنون 117/1) .

<sup>(</sup>١) أ: فلا .

<sup>(</sup>٢) ط : يأتي .

<sup>(</sup>٣) ن ثلثماية .

<sup>(\*\*)</sup> يزيد عمر الأهرام في كلام ابن عربي والجيلي ، عن عمرها المعروف لنا اليوم بأضعاف كثيرة .. فقد بني الأهرام ملوك الأسرة الرابعة (خوفو - خفرع - منكاورع) وهذه الأسرة يمتد حكمها من سنة ٢٧٥٠: ٢٧٥٠ قبل المبلاد ، وتدخل ضمن ما يسميه علماء المصريات : الدولة القديمة .

ووفقًا لتقديرات المؤرخين، فإن عمر الأهرام في زمن ابن عربسي ، يكون نحو أربعـة آلاف عام.. وليس ثلاثماتة ألف !

<sup>(</sup>٤) ٪ المخلوفات .

الفتوحات (۱) ، من أن عمر الجنة أو النار كذا كذا كذا الام ، على ظاهر ، بـل ذلك من وقت مخصوص.

### [إشارةً]

لما كان الجسم الإنسانى ، كالعالم الدنياوى ، بالوضع والتفصيل. فإن (٢) حُكْم العالم الدنياوى إلى الزوال والفناء ، لأن ذلك من لازم الجسم الإنسانى ؛ فكل منهما على حسب هيكله ، فكان فكل منهما على حسب هيكله ، فكان عُمر الإنسان قصيراً ، لأن هيكله صغير ؛ وكان عُمر العالم الدنياوى طويلاً ، لكبر هيكله .. ولابد له من الانعدام (٢) والفناء ، كما أنه لابد للإنسان من ذلك. فافهم!

### [خلود الجنة والنار]

ولما كان العالم الأخروى ، نسخةً من باطن الإنسان وروحه - إذ كُلِّ منهما نسخةٌ للآخر - فكانت الآخرة ، كالروح الإنسانية ؛ باقيةً بإبقاء الله تعالى. فلا يُتوهّم أن الجنة والنار تفنيان (٧) بحال ، وما ورد من (٨) أن النار تفنى،

<sup>(</sup>۱) + ط.

<sup>(</sup>٢) أ : كنلك.

<sup>(</sup>۳) أ : كان.

<sup>(</sup>٤) ط: نكمل منها.

<sup>(</sup>٥) ط : الآخر .

<sup>(</sup>۲) + ط .

<sup>(</sup>٧) أ : تفنى.

<sup>(</sup>٨) - ط.

وينبت محلها شجرُ الجرجير أن إنما ذلك من حيث أوقاتٍ مخصوصةٍ . ففناؤها وزوالها ، فناءٌ مقيدٌ ، لا فناء مُطلق. لأن الآخرة ، محلُ مشهود الأعيان الثابتة – التي هي معلومات العلم – لأن الله تعالى يُظهرها يومئذٍ ، فيرى منها كل أحدٍ (١) على حسب حاله ومقامه عند الله .. ولاشك أن النار معلوم العلم الإلهي، فلا سبيل إلى زوال المعلوم عن العلم .

وقد كشفت بذلك، عن أسرار شريفة ، لم يسمح بها أحد من المحقّقين؛ غُيْرة على تفاصيل المعرفة بالله ، وفي (٢) هذه النبذة ، زُبدة جميع ما أفرده الشيخ (٢) في الباب السابع من الفتوحات المكيسة . فافهم ، أرشدك الله للصواب.

\* \* \*

<sup>(\*)</sup> إشار إلى حديث شريف، لم نقع على تخريج له.

<sup>(</sup>١) ط: واحد.

<sup>(</sup>٢) هنا تنتهي الورقة الساقطة من هـ.

<sup>(</sup>٣) ط: رضى الله عنه.

### البَابُ الثَّامِنُ

وصَسارَ خَــرُقُ العَــادَةِ ، كَـهُ عَادَةُ .

### [الجسم والجسد]

قال الشيخ رضى الله عنه : ومن ذلك أى ، ومن بعض ما تضمَّنه هذا الباب من فنون (١) العلوم (٢) ، المشَار إليها (٣) في صدر الكتاب . سِرُّ ظهور الأجساد بالطريق المعتاد .

إعلم ، رضى الله عنما وعنك، أن الصوفية فرَّقوا بين الجسم والجسد؛ فقالوا: إن الجسم هو كل صورةٍ مرئيةٍ قابلةٍ للأبعاد الثلاثة، حالة كونهما كثيفة الأصل طبعاً .. وقالوا إن الجسد عبارة عن كل صورةٍ - يتشكّلُ بهما روح - من الصور الجسمانية<sup>(1)</sup>.

وإذ<sup>(°)</sup> قد عرفت ذلك، فاعلم<sup>(۱)</sup> أن قول الشيخ ، رضى الله عنه سِرُّ طهور الأجساد بالطريق المعتاد هو ليُعلم أن المراد بذلك ، عبارة عن (<sup>(۷)</sup> تصويرات الروح في أشكال الحسية ، المشهودة، الصورية . وإنما قال الشيخ بالطريق المعتاد ليُعلم أن المراد بذلك، تصورات<sup>(۸)</sup> الأرواح الجزئية؛ كما يجئ (<sup>(۹)</sup> للأشخاص – في حال تفكرهم (<sup>(۱)</sup> – من تصور روحه الجزئية، بالصورة الجيالية

<sup>(</sup>١) هـ : الفنون .

<sup>(</sup>٢) ط: العلم.

<sup>.1-(4)</sup> 

<sup>(</sup>٤) ط: الجثمانية.

<sup>(</sup>٥) هـ : وإذا ، ط : وإن.

<sup>(</sup>٦) هـ : فافهم .

<sup>(</sup>٧) الفقرة التالية ساقطة من أ .

<sup>(</sup>٨) هـ: تصور .

<sup>(</sup>٩) هـ : يجرى.

<sup>(</sup>١٠) أ: تفكره ، هـ : فكرة .

المشهودة له عيناً (١) ؛ أو كما يجرى للنائم من تصوُّر روحه ، بالصورة المرئية في النوم ، المشهودة له حِسّاً وشهادةً .

### [البرززخ]

و لما كان عالم الخيال وعالم المثال متشابهين ، كأنهما من جنس واحد، وكان البرزخ أيضاً شبيهاً لها(٢) ؛ قال تنبيهاً على ذلك : البرزخ أيضاً شبيهاً لها(٢) ؛ قال تنبيهاً على ذلك : البرزخ ما قابل الطوفين بذاته . أراد الشيخ رضى الله عنه ، أن يُعلمك أن عالم الخيال برزخ ؛ لكونه (٣) قَابَلَ طرفى الجسم والروح الإنسانية ، بذاته . وأن عالم المثال - أيضاً برزخ ؛ لكونه (٤) قَابَلَ طرفى المعنى والصورة ، بذاته . وأن العالم الذي تصير إليه الأرواح بعد فراقها للأحسام -أيضاً - برزخ ؛ لأنه قَابَلَ طرفى دار الدنيا ودار الأنورة ، بذاته .

فكُلٌّ من هؤلاء البرازخ ، بين (٦) أحكام (٧) طرفيه .. لابدَّ له من ذلك، إذ هو ناشئ منهما . فالخيال ، بين أحكام الجسم وبين أحكام الروح. والمثال، بين

فَلاَ تَقَفْ فِيهِ ، إِنَّ الأَمْرَ تَصْلِيلُ لَمَا تَنسَزَّلَ رُوحُ الوَحْيِ جِبرِيــلُ [البسيط] تَجَسُّلُهُ الرُّوحِ للأَبْصَارِ تَخْييـــلُ قَـامَ اللَّالِيـلُ بهِ عنـــــــى مُشَاهَدَةً

<sup>(</sup>١) أ : غيباً .

<sup>(</sup>٢) ط: تشبيهاً بهما .

<sup>(\*)</sup> لم يتوقف الجيلي هنا ، عند بيتين وردا في الفتوحات على النحو التالى :

<sup>(</sup>٣) ط : برخ لأنه.

<sup>(</sup>٤) ط: لأنه.

<sup>(</sup>٥) هـ : والأخرة .

<sup>(</sup>٢) هـ : وبين .

<sup>(</sup>٧) + ط.

أحكام الصورة والمعنى . والمحل الذى تقيم (١) فيسه الأرواح ، بين أحكمام الدنيما والآخرة.

وقد ذكرنا ذلك (٢) مفصلاً - على ماهو عليه - صريحاً ، في الجزء التاسع عشر (٣) من كتاب (٤) الناموس الأعظم (٥) والقاموس الأقدم في معرفة قدر النبي على من أراد تحقيق (٢) الحيال ، والبرزخ، والمثال ، وأرض الحقيقة (٣) - التي ذكرها الشيخ (١) في الفتوحات - فلينظر في ذلك الجزء ، فإنما (٨) وضعت تلك الرسالة لتحقيق ذلك (٣) .

فهذه العوالم الأربعة (\*\*\*\* ، قريبةٌ بعضها من بعضٍ؛ وكُلٌّ منها برزخٌ ، لأنه

<sup>(</sup>١) هم، ط: يقيم.

<sup>(</sup>٢) ط: لك ذلك.

<sup>(</sup>٣) - هـ .

<sup>(</sup>٤) – هـ.

<sup>(</sup>٥) بقية العنوان ساقط من ط.

<sup>(</sup>٦) ط: تحقيق ذلك.

<sup>(\*)</sup> أرض الحقيقة ؛ عالم مخصوص ينزل فيه الصالحون بعد وفاتهم . وهو مخلوق من قطعة الطين - التي هي بقدر السمسمة - الباقية من الطينة التي خُلق منها آدم ، وقد يُشار إليها بأرض السمسمة. وكان ابن عربي قد تحدث عنها عدة مواضع من الفتوحات ، كما توقّف عندها الجيلي في العديد من كتبه.

<sup>(</sup>٧) ط: الشيخ رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٨) ط: فإن ما .

<sup>(\*\*)</sup> تفيد عبارة الجيلى هنا ، أن كتاب الناموس هو بحموعة من الرسائل الصوفية التي يجمعها عنوان رئيسي واحد ، ولكُل منها موضوع وعنوان فرعي. والكتاب كاملا - كما أسلفنا- مفقود في الوقت الحالى .

<sup>(\*\*\*)</sup> يقصد عوالم : الحيال ، البرزخ ، المثال ، أرض الحقيقة.

قَابَلَ الطرفين بذاته . وأَبْدى (١) لذى العينين (٢) من عجائب آياته ، ما يدلُّ على قوته، ويُستدلُّ به على كرمه وفُتُوَّتِهِ.

أراد بذى العينين ، كُلَّ مَنْ كان (٢) له نظرٌ في عالم الأرواح (١) ، ونظر في عالم الأجسام . إحترازاً ممن هو مقصود على (٥) عالم الأجسام ، فكأنه (١) ليس له إلا عينٌ واحدة . ولفظة ها يدل (٧) موصولة ، وهي (٨) مفعول أبدى ؛ وتقديره: إن البرزخ، ما قَابَلَ الطرفين بذاته (١) ، وأبدى (١١) أموراً تدل على قوّته (١١) ، كُلُّ مَنْ كان له عينان يبصر بهما في (١١) العالمين .

والدليل على أن هذه البرازخ المذكورة - من الخيال ، والمثال ، وأرض السمسمة أن ، والبرزخ - لها قوة ، أنها (١٢) شعبة (١٤) من القُدرة، وأمورها

<sup>(</sup>١) أ : وأيدى ، ط : وأبد .

<sup>(</sup>٢) ف : عينين .

<sup>(</sup>٢) - ط.

<sup>(</sup>٤) هـ : الرواح.

<sup>(</sup>٥) – ط .

<sup>(</sup>٦) ط: لأنه.

<sup>(</sup>٧) أ: ما في ما يدل ، ط: ما يدل على.

<sup>(</sup>٨) - هـ / أ، ط: وهو.

<sup>.</sup> ৬ - (٩)

<sup>(</sup>١٠) ط: فأبدا.

<sup>(</sup>١١) هـ ; قوة .

<sup>(</sup>۱۲) ط : نما فی۔

<sup>(\*)</sup> لاحظ أن الجيلي استخدم أرض السمسمة كمرادف لـ أرض الحقيقة.

<sup>(</sup>۱۲) : لأنها.

<sup>(</sup>١٤) غير واضحة في أ ، هـ.

منوطة بالقدرة المحضة. وليست (١) كامور الدنيا، موقوفة على الحكمة والأسباب (٢) ، لأن الأشياء تتكون فيها بالإرادة ؛ فهى قدرة محضة . وإذا (٢) صَحَّ أن لها كَرماً (٤) وفتوة (أ) .

فهو القُلُّبُ الحولُ (٥) أى: البرزخ متقلَّبُ فى الصور، متحولُ (١) فى الهيئات؛ لِسر مقتضيات طرفيه ، واختلاف أمورها . ولهمذا ، لا تمدوم الصور المرئية فيه (٧) للناظر ، بل تمرُّ عليه ، وتذهب عنه. . ولو كانت باقية ، من حيث هى هى .

فلتقلُّب أحوال البرزخ على أهله (٨)؛ قال: والذي في كُل صورةٍ يتحوَّل.

(\*) الفتوة بمعناها البسيط عند الصوفية هي: كف الأذى وبذل الندى وتوك الشكوى .. ويقال: إن أصل الفتوة أن لاترى من الدنيا لنفسك فضلاً واحداً . وقال أهل التفسير : هي كسر الصنم في قصة الخليل .. ويذكر التهانوى : إن صنم كل إنسان ، نفسه؛ فمن حالف هواه ، فهو فتى على الحقيقة (كشاف اصطلاحات الفنون ٢/ ١٥٦).

والفتوة المشار اليها في كلام الجيلي هنا ، تتحاوز مفهوم الفتوة الإنسانية ، إلى مفهوم التفضل البرزخي على العالم الحسى، لأن قوة البرازخ وقدرتها هي التي تبرز الأشياء في العالم الحسى المشهود لنا ، فلها بهذا المعنى كرمٌ وفتوةٌ .

(٥) الكلمات غير مشكولة في النسخ جميعاً، إلا تشديدٌ على الواو في ف وفي هـ: القطب الحلول، ط: المقلب المحول.

<sup>(</sup>١) : ليست .

<sup>·</sup> b + (Y)

<sup>(</sup>٣) هـ : وإن .

<sup>(</sup>٤) ط: كرم.

<sup>(</sup>٦) ط: متحرك.

<sup>(</sup>٧) أ: فيها .

<sup>(</sup>٨) أ : غير أهله .

تقديره: وهو<sup>(۱)</sup> - أى البرزخ - فى كل صورةٍ من صورة <sup>(۲)</sup> طرفيه ، يتحوّل عورة عليه . أى على <sup>(۱)</sup> البرزخ الأكابر<sup>(1)</sup> يعنى : أهل الله؛ لرجوعهم <sup>(۱)</sup> البرزخ الأمر إليه ، فكان تعويلهم -لذلك - عليه حين جهلته . أى البرزخ الأصاغر . وأراد بالأصاغر ، المحجوبين ؛ وبالأكابر ، أهل الكشف . فله . أى للبرزخ <sup>(۱)</sup> : المعنى <sup>(۱)</sup> فى الحكم ، والقدم الراسخة فى الكيْف والكم .

إنما كان للبرزخ هذا المعنى (أ)، لتعلَّقه (۱) بطرفه الروحانى ؛ والكَيْف والكَم، لتعلَّقه بطرفه الثانى ، وهو الطرف الصورى الجسمانى . ولهذا ، كُلُّ برزخ : سريع الاستحالة ؛ لكون (أ) صُورَهُ قليلة الدوام ؛ عند الرائى (۱۰) ، لا من حيث هى هى .

يعرف العارفون حاله ، بيده مقاليد الأمور ؛ لكونه قدرة محضة ، ويعرف العارفون حاله ، بيده مقاليد الأمور ؛ لكونه قدرة مُوره ، من أجل تحوُّل صُوره ، من أجل تحوُّل صُوره ،

<sup>(1) - 1</sup> 

<sup>(</sup>۲) – هـ.

<sup>(</sup>٣) + هـ ، - ط.

<sup>. 1 + (1)</sup> 

<sup>(</sup>٥) هـ : يرجوعهم .

<sup>(</sup>٦) + أ، ط: البرزخ.

<sup>(</sup>٧) ف: المضاء.

<sup>(\*)</sup> يلاحظ هنا أن الجيلي شرح الكلمة ، على أنها المعنى وليس المضاء كما وردت بالفتوحات.

<sup>(</sup>٨) ط: لتعقله .

<sup>(</sup>٩) هـ: لكونه ، ط: لكن.

<sup>(</sup>۱۰) .: الرأى .

<sup>(</sup>١١) ط: يتكون.

فمن ركن إلى شئ منها (۱) ، اغتر به . له (۲) . أى للبرزخ؛ النّسَبُ الإلهى الشيفُ . أراد بالنسب هنا (۱) ، تكوين الأشياء بالقدرة . . ألا تراك تكون ما (۱) أردته في خيالك، على حسب ما شئت ؟ وإن كنت متمكّناً؛ كان لك ذلك في عالم المثال ، وفي العالم (۱) الذي (۱) تصير الأرواح إليه (۷) بعد الإنتقال من دار الفناء والزوال .

### [كرامات]

ولقد حرت لى واقعة عجيبة (١) في هذا المعنى: رأيتُ مَرَّةُ في المنام، وأنا بصنعاء اليمن، بتاريخ (١) سنة خمس وثمان مائة، امرأة كانت قد ربَّتني (١٠) وأحسنت إلى في صغرى، وكانت قد ماتت ؛ فرأيتها (١١) مُسُودَّة الوجه، لما تلقاه من العذاب، لنظرها إلى النار. فألبستُ النَّارَ لها (١٢)، صورة الجنة. وقلتُ (١٢) : انظرى إلى الجنة. فنظرت إليها ، فزال عنها السواد الذي في

<sup>·</sup> p - (1)

<sup>(</sup>٢) هـ : فله.

<sup>(</sup>٣) أ : منا .

<sup>(</sup>٤) ط: كما .

<sup>(</sup>٥) أ، ط: عالم.

<sup>(</sup>٦) أ : التي .

<sup>(</sup>٧) هـ : إليه الأرواح.

<sup>(</sup>٨) ط: غريبة.

<sup>(</sup>A) - A..

<sup>(</sup>۱۰) ط: رأتني.

<sup>(</sup>١١) هـ : لها النار.

<sup>(</sup>١٢) أ: فقلت لها.

<sup>(</sup>۱۳) هم : صار .

وجهها، وتهلُّل وجهها، حتى صارت<sup>(١)</sup> كالقمر في الحسن والبهاء .

وكثيراً ما أرى (٢) في النوم (٣) أموراً، أعرف فيه (٥) أن تعبيرها (٣) في اليقظة غير ملائم (٤) لطبّع ، فلا أقربها . وبعض الأحيان، أقلبها (٩) إلى غير تلك (٢) الصورة المحالفة للطبع، فأراها كما أريد (٣٠٠٠ ! ولا يستطيع ذلك، إلا مِنْ قَدِرَ على تصريف الأمور في المعنى، وصار خرقُ العادة له عادة (٣٠٠٠ في العالم الروحاني . . لا يعرف ذلك، إلا مَنْ مارسه من العارفين .

\_\_\_\_\_

(\*\*\*\*) يقول الصوفية: من خرق بمجاهداته العادة التي عليها الناس ، صار لله خرق عوائد الأشياء عادة .. وهذا يشير إلى مبحث الكرامة عند الصوفية ، وهو مبحث شائك مثير للحدل رغم وضوح أدلته الشرعية . وقد عقدنا للكرامة فصلاً في كتابنا (عبد القادر الجيلاني باز الله الأشهب) ومن أراد مطالعة المزيد فلينظر في التناول التفصيلي الذي قام به اليافعي لموضوع الكرامة وأدلة وقوعها نقلاً وعقلاً في بداية كتابة : نشر المحاسن الغالية ، ص ٨ وما بعدها .. وبخصوص رواية الكرامات، يمكن الرجوع إلى الفصل الذي عقدناه بكتابنا المتواليات : دراسات في التصوف تحت عنوان : كرامات الصوفية نص ادبي مضاد للتصوف .

لكن الأمر اللافت للنظر هنا، أن الصوفية قد يتحدَّثون عن الكرامة وخرق العادة فسى عالمنا الحسى المشهود .. أما الجيلي هنا ، فهو يذكر كراماته في العالم الروحاني أيضاً.

<sup>(</sup>١) هـ: صار .

<sup>(</sup>۲) هـ: روى.

<sup>(</sup>٣) هـ : المنام.

<sup>(\*)</sup> ط: فيها .. والمقصود ؛ أنه يعرف إثناء نومه.

<sup>(\*\*)</sup> تعبير المنام ؛ تفسيره وفهم رموزه.

<sup>(</sup>٤) أ، ط: ملاتمة.

<sup>(</sup>٥) هـ : أولها .

<sup>(</sup>٦) هـ : تلك.

<sup>(\*\*\*)</sup> يويد الجيلى هنا أن يقول: إنه يقدر في النوم على توجيه الرؤى التــي يراهــا ، كيفمــا شــاء، فيرى في المنام ما يويد أن يراه!

#### [الخيسال]

فللبرزخ ، تلك الصفة الإلهية القادرية ألى والمنصب الكياني المنيف أى، وللبرزخ : المنصب الكياني العالى؛ وهو التعين بالصورة المحسوسة، المحدودة، الخلقية .. فهو خَلْقٌ ، له وصف (٢) الحق .

تلطُّف (٢) في كثافته (٤) وتكثَّف (٥) في لطافته (١) . لكونه بسين (٧) عمالمين ؟ أحدهما كثيف، والآخر لطيف . فهو يظهر بحُكُم كُلُّ من عمالي اللطافة والكثافة (٨) ، في صورةٍ واحدةٍ .

يُخرِجه (١) العقلُ ببرهانه . أى ؛ يُنعُرجُ العقلُ بالفكرة، صور (١٠) الأمور الخيالية -لأن الخيال من جملة البرازخ (١١) - ببرهانه . وهي الدلائم العقليمة

<sup>(\*)</sup> الاشارة إلى القدرة على حرق العادة .. وقد تكون الإشارة - أيضاً - إلى عبد القادر الجيلاني، الذي رويت عنه كرامات كثيرة لاتحصى .. حتى قيل : ما تُقلت الكرامات عن أحد بالتواتر ، إلا عن الشيخ عبد القادر .

<sup>(</sup>١) أ : والمنصف .

<sup>(</sup>٢) أ : وصفه.

<sup>(</sup>٣) هم، ط: يلطف.

<sup>(</sup>٤) ط: لطافته.

<sup>(</sup>ه) أ، هـ، ط: ويكتف.

<sup>(</sup>٦) ط: كثافته.

<sup>(</sup>٧) أ : في .

<sup>(</sup>٨) هـ : الكتافة واللطافة .

<sup>(</sup>٩) ف : يجرحه.

<sup>(</sup>١٠) هـ : بالفكرة صورة .

<sup>(</sup>۱۱) + ط.

التي (١) تُنتِعجُ (٢) في الفكر صوراً (٢) ؛ على حسب مقتضاها.

ويعدله<sup>(٤)</sup> الشَّرْعُ ، بقوة سلطانه . أى ؛ يصرفه الشرع إلى غير ما ظهر في العقل، لأن المشرع<sup>(٥)</sup> مرتبط بالوحى الإلهى، فله الحكْم على كل صورةٍ ومعنى. فلذلك<sup>(١)</sup> ؛ لم يكن للعقل ، في الشرع ، بحالُ .

فالخيال: يحكم في كل موجود. لأنك تسرى بعقلك في كل شيء ولأن الخيال يستحضر كُلَّ موجود في عالمه، وإلى صحة الأمور المشهودة بحُكُم الله العقلية (٢) ، أشار بقوله: ويدل على صحة حُكْمه، بما يعطيه الشهود، ويعترف به، أي ؛ بصحة ما حَكَم العقل - في الخيال - به، فيقر . الجاهل بقدره. أي ؛ بقدر عالم (١) الخيال . والعالم . أي بقدره . ولا يقدر على رَد حُكْمه حاكم . لأن العقل إذا اقتضى أمراً (١) ، لا يمكن أحد من أهل المعرفة ، رد ذلك الحكم .

<sup>.1-(1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) هـ: تفتح .

<sup>(</sup>٣) أ : صور الفكر.

<sup>(</sup>٤) أ : وبعد له.

<sup>(</sup>٥) أ : الشرط.

<sup>(</sup>۲) + ط.

<sup>(</sup>۷) – هـ.

<sup>(</sup>٨) – هـ.

<sup>(</sup>٩) هـ: لأمر

# وقد شرحتُ<sup>(۱)</sup> لك بهذه<sup>(۲)</sup> النبذة ، جميع ما تضمَّنه البــاب<sup>(۱)</sup> الثــامن مــن الفتوحات المكية . فافهم ، وتأمَّل ، وا لله الموفق<sup>(٤)</sup> للصواب.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) هـ : شرحنا .

<sup>(</sup>٢) ط : في هذه .

<sup>(</sup>٣) هـ : هذا الباب.

<sup>(</sup>٤) هـ : موفق.

## البابُ التَّاسِعُ

اِبْلِيسُ أَوَّلُ مَنْ خَالَفَ فَي الْأَمْرِ ، وَ الْبِيسُ أَوَّلُ مَنْ خَالَفَ فَي الْأَمْرِ ، وَآدَمُ أَوَّلُ مَنْ خَالَفَ فَي النَّهْدِي!

### [الوالج والمارج]

قال الشيخ رضى الله عنه: وهن ذلك. أى ، ومن بعض ما تضمنه هذا الباب، من فنون العلم: سير السوالج والمارج السوالج والمارج والمارج السوالج والمسارة إلى الأرواح الطاهرة (٤) المختلفة، من العنصريين (٥) العلويين ، وهم ملائكة الجسو ، بين السماء والأرض. والمارج (١) ؛ هو الأرواح الخبيشة ، وهى الجين ، خلقهم الله تعالى (٧) من امتزاج النار بالهواء (٨) ، كما خُلِقَ الإنسانُ من امتزاج النار بالهواء (٨) ، كما خُلِقَ الإنسانُ من امتزاج النار بالهواء (٨) ، كما المناب (١) .

و لما كان خَلْق الجان ، من امتزاج النار بالهواء (١٦) ، كان الانقلاب طبعاً له (١١). لأن الهسواء لاثبوت له ؛ وكذلك النار ، تريد (١١) العلو والارتفاع

<sup>(</sup>۱) + هـ.

<sup>(</sup>٢) أ: المعارج.

<sup>(</sup>٣) العبارة التالية مضطربة في أ.

<sup>(</sup>٤) هـ ، ط: الظاهرة.

<sup>(</sup>٥) أ : العنصر بن ، ط : العنصرين .

<sup>(</sup>٦) أ : المعارج.

<sup>(</sup>۷) - ط.

<sup>(</sup>٨) ط : الهوى .

<sup>(\*)</sup> الماء ، النراب ، الهواء ، النار .. هي المبادئ الأربعة للوجود ، في اعتقاد القدماء. وهـى نظرية عميقة الجذور، تعود إلى فلاسفة اليونان الأوائل (أنظر ما سنقوله فيما بعد ) .

<sup>(</sup>٩) .. بالهوى .

<sup>(</sup>١٠) ط: لهم.

<sup>(</sup>۱۱) ط: يريد.

طبعاً (۱) .. ألا تراك (۲) إذا أخذت شمعةً وأقلبتها (۲) ، لا تنقلب (٤) نارها معك، بل ترجع إلى فوق بالطبع؛ لأن الركن النارى يتعالى (٥) طبعاً . وبعكسه الـتراب، لايطلب إلا السُفْل (٢) ؛ فلو أخذت كَفَّأُ من ترابٍ ، ورميت به إلى فوق، لرجع إلى أسفل بالطبع.

ولهذا ؛ كان الإنسانُ مؤتمراً طيعاً، والجان مخالفاً عاصياً . فإن عَرَضَتْ معصيةٌ من الإنسان، كانت تلك الغفلة (٢) منه عارضة، لما يقتضيه طبعه. كما أنه (٨) لو عرضت (١) طاعةٌ من الجان، كانت تلك الطاعة عارضة، لما يقتضيه طبعه. . ومن ثَمَّ، تاب الله (٢٠) على آدم (أ) ، ولم يتب على إبليس. لأن إبليس من طبعه المعصية، ألا تراه تكبر وقال : أنا خير منه (\*\*) في حَضر ق الحق، ولم يصدر من الإنسان - الذي هو آدم - إلا البكاء ، والندم ، والحوف ؛ لما يقتضيه التراب من الذَّلة والسُّفل.

<sup>(</sup>١) ط: طيعاً له.

<sup>(</sup>۲) هـ : ترى .

<sup>(</sup>٣) هكذا في كل النسخ.

<sup>(</sup>٤) هـ : تقلب.

<sup>(</sup>٥) هـ : طبعاً يتعالى.

<sup>(</sup>٦) أ، ط: الأسفل.

<sup>(</sup>٧) أ : الطاعة.

<sup>(</sup>٨) ط: ان.

<sup>(</sup>۹) .: عرضت .

<sup>(</sup>١٠) ط : تعالى .

<sup>(\*)</sup> إشارة إلى قوله تعالى ﴿فتلقى آدم من ربه كلمات ، فتاب عليه .. ﴾ سورة البقرة، آية ٣٧. (\*\*) قوله تعالى ﴿قال ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك ، قال أنا خيرٌ منه .. ﴾ سورة الأعراف ، آية ٢٧.

### [إبليس وآدم]

فلهذا(۱) المعنى ؛ لُعن إبليس ، لأنه محل المعصية والخلاف . وهو المشار إليه بقوله : أول (٢) جَوَادٍ كَبَا(٢) ، حين أُمِو فَأَبَى . يعنى : إبليس هو (٣) أول مَنْ خالف الله . و نعته (٤) بأنه جَوَاد لأنه كان قبل ذلك من المقربين . فإبليس أول مَنْ خالف في الأمر (٥) ، وآدم -عليه السلام- أول من خالف في النهسي . لأنه قيل له (١) لا تأكل الحبّة ، فأكل (٣) ؛ وإبليس قيل له السجد ، فما سجد (٣٠٠٠ فالخلاف واقع منهما ، لا من جهة واحدة ، بل من جهتين .

ولذلك؛ قال الشيخ: وأول من قَدَحَ في النَّهي (\*\*\* مَنْ نُهِي وما(١) التهيع عــن التهيع. يعني: آدم (٨) عليه السلام (١) ، نُهِيَ من أكل الجنة، فما انتهى عــن

لَّذَلُكَ الْأَمْرِ مَا مَولاَى قَدْ عَبَـدَا لَـهُ التَّحَكُـــمُ فِينـــاً كُلما وَرِدَا [البسيط]

<sup>(</sup>١) أ: وبهذا.

<sup>(</sup>٢) أ: كي ، ط: أبي .

<sup>(</sup>٣) - ط.

<sup>(</sup>٤) العبارة التالية ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٥) ط: الأمور .

<sup>(</sup>۲) – أ، هـ.

<sup>(\*\*)</sup> قوله تعالى هوولاتقربا هذه الشحرة فتكونا من الظالمين .. في البقرة ٣٥/ الأعراف ٢٠. (\*\*\*) قوله تعالى هوفسحد الملاتكة كلهم أجمعون ، إلا إبليس .. في الحجر ٣٠/ ص ٧٣.

<sup>(\*\*\*)</sup> النهى ؛ العقل.

<sup>(</sup>٧) أ، هـ: ولا .

<sup>(</sup>٨) هـ: أن آدم .

<sup>(</sup>٩) أ : صلوات الله عليه.

ذلك (أ) ؛ فكان فعله قدحاً في العقل ، لأن امتشال المولى (\*\*) ، مما يحكم العقلُ بلزومه؛ فخلافه ، قَدْحٌ في عقل المخالف طبعاً.

## [الأركان الأربعة]

وإنما<sup>(۱)</sup> وقع الخلاف في هذين الجنسين - دون سائر الأجناس- لأن الظهور في تركيبهم لركنين . على أن<sup>(۲)</sup> بقية<sup>(۳)</sup> الأركبان موجودة<sup>(٤)</sup> في كل جنس منهما؛ فالجن من النار والهواء، والإنسان من المباء والمتراب . . والخلاف واقع بين النار والهواء ، لأن النار يابس والهواء رطب ؛ وبين الماء والستراب، لأن التراب يابس والهواء رطب ، وبين الماء والستراب، لأن التراب يابس والهواء رطب .

(\*) قوله تعالى ﴿ وناداهما ربهما ألم أنهكما عن تلكما الشحرة.. ﴾ سورة الآعراف ٢٢.

(\*\*\*) منذ وقت مبكر من تاريخ الفكر اليونانى ، تمت المقابلة بين المبادئ الأربعة للوحود، أو الأركان الأربعة : المواء والماء والمتراب والنار ، وبين ما يُسمى بالطبائع الأربعة : المرودة والرطوبة واليبوسة والحرارة .

وأفاض الفلاسفة في تفصيل أجزاء الكون تبعاً لهذه المقابلة ، وأعطوا لكل ركبن عدداً من الطبائع ، فالهواء بارد رطب ، والنار حارة يابسة.. وهكذا ، وبهذا المعنى حدادوا الخواص الطبيعية لكل موجود بحسب ما يدخل في تركيبه من عناصر أو مبادئ أو أركان .

ثم دخلت هذه الفكرة بحال الطب، الذى كان قديماً يرتبط بالفلسفة ، فظهرت نظرية الأخلاط الأربعة المكونة للحسم، وهى : الدم ، البلغم، الصفراء، السوداء .. وتمت مقابلة أخرى بين هذه الأخلاط ، وبين الأركان الأربعة والطبائع الأربعة . فإذا كان الطبيعيون الأوائل حمن فلاسفة اليونان – قد حاولوا رد الوجود بأسره إلى عملية تركيب الأركان والطبائع وتداخلهما، فإن الطبيب اليوناني أبقواط حاول رد جميع الظواهر الجسمية، إلى اعتدال نسبة –

<sup>(</sup>**\*\***) المولى ؛ العبد .

<sup>(</sup>١) ط: وان ما .

<sup>(</sup>٢) أ : أنه .

<sup>(</sup>٣) ط : بقيت .

<sup>(</sup>٤) + ط.

فغلب حكم الخلاف في ذوات هذين الجنسين -دون غيرهما- لأن كل موجود سواهما، غير مخصوص بركنين، بل يتساوى فيه الأربعة أركان (١) ، جمعاً وفرداً (٢) ، وكُلُّ من الجان والإنسان أيضاً ، توجد (٣) فيه الأركان الأربعة (٤) ؛ لكن الظهور في كُلُّ منهما ، لركنين .. كما ذكرنا .

فلهذا خالفوا ، لأن طبع<sup>(۰)</sup> تركيبهم يقتضى المخالفة . وإلى ذلك أشار الشيخ رضى الله عنه بقوله : سُنُ<sup>(۲)</sup> الخلاف فى الإنتلاف فأظهر النقص ليُعرف الحبيبُ من البغيض. حعل الله(۷) الخلاف مسنوناً<sup>(۸)</sup> فى طبع تأليف

الأخلاط الأربعة أو اضطرابها؛ بحيث تكون الصحة في تناسبها، ويكون المرض عند اختلال
 التناسب.

وتوسع جمالينوس فى تطبيق هذه النظرية، وعرض لتلك المبادئ التى عُرفت باسم الاستقصات فى واحد من أشهر كتبه ، هو الكتاب الذى يعرف بعنوان : فى الأستقصات على رأى أبقراط (قام الدكتور عمد سليم سالم بتحقيقه، ونشرته الهيئة المصرية العامة للكتاب ضمن سلسلة كتب حالينوس المعروفة باسم : حوامع الاسكندرانيين) .

وانتقل هذا النراث إلى العالم الإسلامي مع حركة النرجمة ، فأثرت فكرة الأركان في الفلاسفة، كما أثرت فكرة الأخلاط في الأطباء. واكتست فكرة الأركان بطابع ديني ماخوذ من التصور الإسلامي لعملية الخلق، وتوسعت فكرة الأخلاط واستمرت تشعباتها حتى عصر داود الأنطاكي ؛ حيث ظهرت جوانبها في كتابه المشهور : تذكرة أولى الألباب .

(١) هـ : الأركان .

(۲) هم : فردى ، ط : فرادى.

(٣) هـ : فتوجمد .

(٤) هـ : أربعة .

(٥) أ : الطبع.

(٦) أ، هـ، ط: سر.

(v) - 1.

(٨) أ : مستويا ، هـ : مستويا .

الإنسان والجان، وطلب منهما ما يناقض (١) طبع كُلِّ منهما ؛ فطلب من الإنسان ، الذي أصله الكِبرُ، أن يتواضع ، فيسجد؛ وطلب من الإنسان ، الـذي أصله يقتضى (٢) التغذّي بالحبَّة ، أن يتركها . فأظهر لكُلُّ (٤) منهما ما يناقض مقتضى طبعه ، مخالفاً؛ ليُظهر بذلك شرف الحبيب - وهو الإنسان- ونقص (٥) البغيض، وهو العدو الشيطان .

### [معصية إبليس]

الْمُتَثَلُ الْأَمْرَ فَيِما يُشْقِيه . يعنى : إن إبليس خالف الحقّ فيما يسعده - حيث أمره الله بالسحود ولم يسحد- وامتثل الأمر من الله فيما يشقيه (٢) ، حيث قال الله تعالى له ﴿واستفزز من استطعت منهم بصوتك (٧) . الآية (٥) فأطاع ذلك، ولم يعص (٨) .

وحَلَّ به. أى إبليس . ما كان يتَقيه ؛ من الذَّلَة والبُعد عن الله (١٠) . لأنه ما ترك السجود لآدم، إلا بسبب (١٠) أمرين: أحدهما ، لئلا يسجد (١١) لغير الله،

\_

<sup>. [+ (1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) ط : الجن .

<sup>(</sup>٣) ط : يقتضى طبعه أن .

<sup>(</sup>٤) هـ : كل .

<sup>(</sup>٥) أ : وبغض .

<sup>(</sup>٦) هـ: يسبقه .

<sup>(</sup>٧) هـ : واجلب عليهم بخيلك ورجالك .

<sup>(\*)</sup> سورة الإسراء ، آية ٦٤.

<sup>(</sup>۸) ∴ يعصى .

<sup>(</sup>٩) هـ : تعالى.

<sup>(</sup>۱۰) هم: بسبب.

<sup>(</sup>١١) العبارة التالية ساقطة من أ .

فيبعده عنه من أحل ذلك؛ والثانى ، لئلا تحلُّ به المذَّلة (١) .. فحَلَّ به الأمران جميعاً، بالخلاف لأمر الله . فهو ، والجن (٢) : يُحالفُ (٣) السرَّدَى (٤) ، ويُخالف الهُدَى ، ولا يُترك سُدَى (٥) .

يحالف<sup>(۱)</sup> -الأولى- بالحاء المهملة، من المحالفة بالمورة وهي القسَمُ بعدم المخالف وهي القسَمُ بعدم الخلاف ويخالف الثانية ، بالخاء المعجمة، من الخلاف . وتقديره : إنه ملازم للردى، كأنه حَلَفَ ألا يفارق ما يكون سبباً للبلاء؛ وجاء بخلاف ما هو سبب للهُدى ألى المؤدى .

(١) ط: الزلة.

(1) - 1.

(٣) أ، هـ، ط: يخالف.

(٤) أ، هـ، ط: الردئ.

(٥) أ، هر، ط: سداً.

(٦) أ : يخالف.

(٧) هـ: المخالفة.

(٨) ط : لعدم .

(٩) هـ: المحالفة .

(\*) كان الحلاَّج (أبو المغيث الحسين بن منصور ، المقتول ببغداد سنة ٣٠٩ همحرية) هو أول من طرق موضوع إبليس بشكل موسَّع ؛ فلا نجد أحداً من الصوفية، تنساول قضية إبليس قبله، بمثل هذه القوة.

ورأى الحلاج يتلخُص في أن إبليس من أهل الفُتُوة ! فقد آثر ، وهو المُوَحسدُ ، أن ينسال اللعسن والطرد ، ولا يستحد لغيره مولاه .. ثم أنه في النهاية ، قام بما قُدرَ له في الأزل .

ووضع الحلاج في كتابه الطواسين فصلاً بعنوان طاسين الأزل والإلتباس فتناول تلك القضية تناولاً ذوقياً صاغه بلغة ساحرة، قائلاً:

فى صحة الدعاوى بعكس المعانى: ما صحّت الدعاوى لأحد إلا لإبليس وأحمد إلى ، غير أن إبليس سقط عن العين، وأحمد الله كُشف له عن عين العين. قيل لإبليس: أُسجدُ ! ولأحمد: أُنظر ! هذا ما سَجَدَ، وأحمد ما نَظَرَ ، ما التفت يميناً ولا شمالاً ، همازاغ البصر ما طعى .

أما إبليس فإنه دعا، لكنه ما رجع إلى حوله ، وأحمد ﷺ ادَّعى ، ورجع عن حوله بقوله ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى القلوب ﴾ وقوله ﴿ اللهُ عليك ﴾ .. =

- وهَجَوَ الألحاظ بالسير ، وعَبَدَ العبود على التجريب ، ولُعن حين وصل إلى التفريب ، وطُلب حين طَلَبَ بالمزيد ، فقال له فأسْجُدُ قال : ﴿لا غَيْرِ ﴾ ، قال له: ﴿وإن عليك لعنتى ﴾ قال: لو كان لى معك لحظة ، لكان يليق بى التكبر والتجبر ، وأنا الذى عرفتك فى الأزل ، أنا خير منه ، لأن لى قدمة بالخدمة ، وليس فى الكونين أعرف منى بلك ، ولى فيك إرادة ، وللك فى إرادة ، إرادة ، إن سجدت لعبيرك ، فإن لم أسجد ، فلا بد لى من الرجوع إلى الأصل ، لأنك خلقتنى من النار ، والنار ترجع إلى النار ، ولك التقدير والاختيار ..

ثم يقول الحلاج: التقى موسى عليه السلام وإبليس على عقبة الطور، فقال له موسى: يا البليس ما منعك عن السجود؟ فقال: "منعنى المدعوى بمعبود واحد، لو سجدت لآدم لكنت مثلك، فأنت نوديت مرة واحدة "انظر إلى الجبل" فنظرت ! ونوديت أنا ألف مرة "أن اسسجد" فما سجدت ، لدعواى ، بمعناى .. فقال له: تركت الأمر ! قال إبليس: كان ذلك ابتلاء ، لا أمراً ! فقال له: لا موسى ذا وذا تلبيس، والحال لا معلول المرأ ! فقال له: يا موسى ذا وذا تلبيس، والحال لا معلول عليه، فإنه يحول ، لكن المعرفة الصحيحة، كما كانت ، وما تغيرت، وإن الشخص تغير . فقال موسى : الآن تذكره. فقال ياموسى : الفكرة لا تذكر، أنا مذكور، وهو مذكور ، ذكره ذكرى، وذكرى ذكره. هل يكون اللاكرون إلا معاً، خلمتى الآن أصفى، ووقتى أخلى، وذكر أجلى، لأنى وذكرى ذكره. هل يكون اللاكرون إلا معاً، خلمتى الآن أصفى، ووقتى أخلى، وذكر أجلى، لأنى كنت فى القدم أخدمه لحظّ .. خرّمنى لصحبتى ، قبحنى لمدحتى، أجَرَمنى مُجرتى، هَجَرنى لمكاشفتى، كشقنى لوصلتى، وصلى القطعتى ، قطعنى لمنع منيتى .. وحقه ، ما أخطأت فى التدبير، ولا رددت التقدير، ولا باليت بتغيير التصوير. لى على هذه المقادير تقدير . إن على عنده المقادير تقدير . إن على عده المقادير تقدير . إن على عدوى الصادقين، وأنا فى الحب من الصادقين .

قال الحلاج: في أحوال عزازيل ، أقاويل .. إحلاها أنسه كنان في السسماء داعياً، وفي الأرض داعياً، في السسماء دعا الملائكة يُريهم المحاسن ، وفي الأرض دعا الإنس يُريهم القبائح ، لأن الأشياء تُعرف بأضدادها .. ومَنْ لايعرف القبيح ، لا يعرف الحَسنَ ا

قال الحلاج: تناظرتُ مع إبليس وفرعون في الفتوة، فقال إبليس: إن سجدتُ سقط من منزلة الفتوة! وقلت أنا: إن رجعت عن دعواى وقولى ، سقطتُ من بساطِ الفتوة. وقال إبليس: "أنا خيرٌ منه" حين لم يراء غيره غيراً. وقال فرعون: "ما علمت لكم من إله غيرى" حين لم يعرف في قومه مَنْ يميز بين الحق والباطل ، وقلت أنا: "إن لم تعرفوه ، فاعرفوا آثاره، وأنا ذلك الأثر ، وأنا الحق، لأنى ما زلتُ أبداً بالحق حقاً". فصاحبي وأستاذي، إبليس وفرعون . إبليس هدد بالنار، وما رجع عن دعواه ، وفرعون أغرق في اليم ، وما رجع عن دعواه ، ولم يقر بالواسطة البسه . وإن قتلتُ أو صُلبتُ ، أو قُطعتُ يداى ورجلاى ، ما رجعت عن دعواى . . الطواسين (نشرة ماسينون ، باريس ١٩١٣ ، ص ٧١ وما بعدها)

ومع<sup>(۱)</sup> اتصافه<sup>(۲)</sup> بالخوْف ، لايبرح في معاملته بالحيْف . يعنى : إن طَبْعَ الجن، الميلُ والإنحرافُ إلى الغي؛ فلو قُدرَ أنه يخاف من الله، لايبرح يحيفُ (۲) في معاملته له (۱) ، ولايقصد سواء السبيل .. لأن المخالفة من طبعه الذي هو عليه.

فإذا جَنَحَ منهم مَنْ جَنَحَ إلى ربه طائعاً ، وكان لباب سعادته قارعاً. لم يحسن أحد منا قَرْعه، وكان الحق بصره وسمعه. يعنى : الجنّ ، إذا اتفق أن يرغب أحد منهم إلى ربه ، وخالف ما يقتضيه الطبع النارى من المعصية، والطبع الموائى من عدم الثبوت على أمرٍ ، فأطاع (٥) وثبت على الطاعة ؛ يخرق في سرادِق (١) الحجُب، لأنه روحاني لا كثافة فيه. فلأجل ذلك، لم يستطع أحد من الإنس أن يبلغ بجسمه (٤) ، ما يبلغه ذلك الجنّي الكامل المطبع.

إن سَمَعَ أَنْصَتَ . لأنه روحٌ، إذا توجَّه للشئ، توجَّه فيه بالكلية. ألا تراهم أنصتوا للحَق، لما سمعوه ؟ فقال قائلهم : ﴿إِنَّا سمعنا قرآناً عجباً (٢) .. الآية (\*\*\*\*) ﴾ ولهذا قال الله : هُمُ أَسْمَعُ وأَنْصَتُ منكم (\*\*\*\*) . ألا تراهم لما سمعوا

<sup>(</sup>١) ط: ومعنى .

<sup>(</sup>٢) أ : انصافه ، غير واضحة في هـ.

<sup>(\*)</sup> الحيف : الظُّلم والجور.

<sup>(</sup>٣) أ : يجيف ، هـ : يخيف .

<sup>.</sup>f - (£)

<sup>(</sup>٥) أ : قاطع.

<sup>(</sup>٦) هـ: سرادقات.

<sup>(\*\*)</sup> يشير الجيلي هنا إلى أن للإنسان حسماً ، بينما الجن لا حسم له.

<sup>(</sup>٧) هـ: يهدى إلى الرشد.

<sup>(\*\*\*)</sup> سورة الجن ، الآية الأولى .

<sup>(\*\*\*\*</sup> حديث نبوى مشهور.

قوله تعالى ﴿ فِبَأَى آلاء ربكما تكذّبان ( ) . قالوا : ولابشيّ من آلاء رَبَّنا نكذّب.

وإن أَسْمَعُ (1) أَبُهِتَ ؛ لَما يبديه (٢) من العجائب التي يصل علمه إليها، والغرائب التي يقتضيها (٣) طبعه وعالمه .. وقد شرحت (٤) بهذه النبذة، خلاصة (٥) ما حواه الباب التاسع من الفتوحات (١) المكية (٧) ، فاعلم .

\* \* \*

(\*) سورة الرحمن ، عدة آيات .

(١) ط: سمع.

(٢) أ: بيديه ، هم: يبدأوا به.

(٣) 🗅 يقتضيه .

(٤) هـ : شرحنا لك.

(٥) أ : من خلاصة ، هـ : عن خلاصة.

. f + (h)

(٧) - ط.

# البَابُ العَاشِرُ

مَسرَّتَبَهُ الإنسَانِ الكَسامِ، عِنْسلِي؛ فَسَوْقَ مَسرَّتِبَةِ الْلاَئِكَةِ ..

## [الأنوار العلوية]

قال الشيخ رضى الله عنه: ومن ذلك . أى ؛ ومن بعض (١) ما تضمنّه هذا الباب ، من فنون العلوم المذكورة في الكتاب : سِرُّ النَّور . أى ؛ الوجود المطلق، الذي هو الحقُّ في (٢) الحفاء والظهور (٣) . يعنى : بالخفاء ، تَجلى الحق تعالى لنفسه، في ذاته بذاته ، وبالظهور ، تَحَلّيه لخلِقْهِ ، في مخلوقاته.

أَشُوقَتْ ؛ أَى ظهرت . الأنوارُ ؛ أَى الأسماء (٣) والصفات الإلهية . فَشَرَقَتْ (١) ، أَى تعيَّنتُ الذاتُ بتعينُ الأسماء والصفات. وتميئزَتْ (١) بها (١) ؛ أَى بالأسماء والصفات. وتميئزَتْ (١) بها بالأسماء والصفات. الأعيانُ الثابتةُ ، التي هي حقائق (١) المكنات. فَافْتَرقَتْ . يعنى : تعيَّينُ كُل موجودٍ، بسبب الأسماء والصفات؛ لأنها أثارها . .

بِنوُرِها فَهْمَ لَوُرٌ حُكْمهُ النَّارُ لَدَبُّ جَلِيلًا لَهُ فَى القَلْبِ آثَارُ [البسيط] الشَّمْسُ مُشرِقَةُ الشَّمسُ مُحرِقةٌ وَلَيْسَ يَعبُلها إلاَّ أَحسوُ عَمـَسـهِ

(٣) هـ: الأسماء الذاتية .

(٤) ف : حين شرقت.

(٥) هـ : فتميز .

(٦) – ط .

(٧) ط: أعيان.

(\*\*) تشير العبارات إلى نظرية الجيلى -وابن عربى من قبله - فى الخلق .. فهما ينظران إلى وجــود المخلوقات، على اعتبار أن كل موجود هو أثرٌ ناشسيٌ عـن التحلّـى الإلهـى ، سـواء كــان تجليــاً اسمائياً أو صفاتياً (من أسماء الله تعالى وصفاته ) .

<sup>(</sup>١) أ، ط: بعض ذلك.

<sup>(</sup>٢) الفقرة التالية ساقطة من هـ.

<sup>(\*)</sup> في الفتوحات : .. الخفاء والظهور من الباب العاشر ثم ورد البيتان :

فحصلت الأعيانُ في الفَرُق ، بعد الجمع الأول<sup>(\*)</sup> .

فَأَغْنَتُ الإشاراتُ عن العبارات . أراد بالإشارات : الموجودات، التى هي آثار الأسماء والصفات الحق أغنى الناظرين، شهود الأثر ، عن شهود المؤثر . فمنها ؛ أى من الموجودات الكونية.

مَنْ هُمِمَ ؛ كالملائكة المهيَّمة في حلال الله تعالى وجماله . فتهيَّم ؛ كالعقل الأول ، والنفس الكلية ، والروح الكلية (\*\*\*) .

ومنها ؛ أى من الموجودات الكونية . فَنْ حُكَّمَ ؛ كالطبيعة . فتحكُّم ؛ كالملائكة الموكّلة بتدبير العالم ، لأنهم تحكّموا في إيجاد الموجودات : كالعقل الفعّال (\*\*\*) ، وكالأركان الأربعة ، وكالكواكب السبعة .

<sup>(\*)</sup> انظر الجمع والفرق فيما سبق . والمراد بالجمع هنا: اقتران الموجودات من حيث أصولها الأعيان بالأسماء والصفات ، فهذا هو الجمع الأول .. ولما جاء أوان ظهور الأعيان ،حصل الفرق فى عين الناظر . أما فى بصيرة المحقّق ، فالأمر جمع، والنظر واقعٌ على الأصل .. ومن هنا قالوا : الله فقط هو الموجود .

<sup>(</sup>١) العيارة التالية ساقطة من أ.

<sup>(\*\*)</sup> يظهر هنا أثر نظرية الفيض ، التي انتقلت في وقت مبكر من مدرسة الاسكندرية الفلسفية، إلى المحيط الفكرى الإسلامي . وتقول النظرية - كما عبر عنها أفلوطين - أن الوجود فحاض عن الله خلال سلسلة طويلة من الفيوضات . . فقد تعمّل الله ذاته، فضاض العقبل الأول ! ثم تعمّل العمل الأول ذاته ، ففاضت النفس الكلية ؛ كما تعمّل ما فوقه ، ففاض العقبل الثاني . وتوالت التعمّلات، فتوالت الفيوضات ، حتى وصلت للعقل الفعّال .

والنظرية كما يقدمها الجيلى ، تعكس الملامح الإسلامية التي أضافها صوفية المسلمين الفلاسفة، فنرى -إضافة للهيكل الأساسى للفيوضات- الروح الكلية .. وهي فكرة لا نجدها عند أفلوطين! عموماً، فإن استعراض تطور هذه النظرية وطابعها الاسلامي ، يحتاج لبحث مطول .

<sup>(\*\*\*)</sup> هو العقل الفَعَّال في الإنسانية ، وهو آخر مراتب العقول العلوية . يفيـض المعلومـات على العقل الأرض (العقل المستفاد) فتدرك به عقولنا الجزئية !

فلكُل عين أى مَلَكِ من هذه الملائكة المهيَّمة والمحكَّمة. مقامٌ معلومٌ ؛ أى وظيفةٌ مخصوصةٌ يقوم (١) بها ، ومحلٌ مخصوص من الكمال يكون عليه (٢) . وحَدُّ مرسومٌ ؛ لكُلُّ من هذه الملائكة، حَدُّ لايتعدَّاه. وذلك الحدُّ ، هو ما (٣) تقتضيه قابليته من الفاعلية ، والمنفعلية ، والصورية (١) ، والمعنوية ، والكلية ، والجزئية .

. فمنه أى من (٥) مقام هذه الأملاك . مَرْهُوزٌ ؛ لأيدرك بالعقل ، كمقام القلم الأعلى واللوح المحفوظ . ومنه مفهوم ؛ كمقام الأركبان الأربعة . لأن فعل الطبائع في الوجود (٢) ، مفهومٌ عقلاً ، ومُشاهَدٌ حِسّاً .

## [ الملائكة المهيَّمة والمحكَّمة ]

يُخَلِّقُونَ نفوسهم كما يشاؤون. يعنى الأرواحُ الكلية ؛ كالهيولى ، فإنها تتكوَّن حسب ما تقتضيه من الصور . كالطبيعة (٧) إذا تَخَلَّقَتْ ناراً، أو هواءً ، أو ماءً ، تراباً - على حسب المقتضى - فتتخلَّق بصورته (٨) ؛ فهسى الخالقة لنفسها (٩) ، بقدرة الله (١٠) تعالى .

<sup>(</sup>١) العبارة التالية ساقطة من أ.

<sup>...</sup>a ~ (Y)

<sup>(</sup>٣) ~ هـ.

<sup>(</sup>٤) ط: والمنفعلة والصورة.

<sup>(0) ~ 4..</sup> 

<sup>(</sup>٢) ط: الأركان.

<sup>(</sup>٧) أ : وكالطبيعة.

<sup>(</sup>٨) ط : تتخلق.

<sup>(</sup>٩) هـ : بنفسها.

<sup>(</sup>۱۰) - هـ.

وفي أى صورةٍ شاءوا<sup>(۱)</sup> ، يتحوّلون . يعنى : إن الأرواح الكلية، تتصوَّر بأى صورةٍ تقتضى<sup>(۲)</sup> قوابلها<sup>(۲)</sup> - من الصور الجزئية - فتتحوَّل (۱) فيه ، كما تحوَّل جبريل عليه السلام ، في صورة دِحية الكلبي (۱) .

هم الحدادون . أى ؛ الأرواح المهيّمة (٥) ، هم الجاعلون لهم حدوداً، حسب ما تقتضيه (١) قوابلهم ، فلا يتعدّى شئ (٧) منهم حَدّه . والحجّاب . أى؛ الملائكة المحكّمة ، هم حُجّاب الله تعالى، لأنهم (٨) الفَعَلة (١) للأمور ، فلا ينظر الناظر، إلا إليهم. وهم (١٠) حُجّاب ، يمنعون - أيضاً - أبصار الناظر (١١) ، أن تقع على الحق تعالى .. وبهم ، حُجب عن الله مَنْ حُجب .

ولهم ؛ أي للملائكة المهيَّمة ، والحكَّمة(١٢) . الظُّهُورُ ؛ تارةً حساً، وتـارةً

<sup>(</sup>١) ف : شاؤها

<sup>(</sup>٢) أ، ط: تقتضيه.

<sup>(</sup>٣) ط : قوابلهم .

<sup>(</sup>٤) + ط.

<sup>(\*)</sup> بخصوص الأحبار الواردة في تجسد جبريل بصورة دحية ، وغيره ، يمكن الرحوع إلى : مسند ابن حنبل ٥/ ٤٣٣ – الأوسط للطبراني ٣٢٢٥ ، ٣٢٢٦ – المجمع للهيثمسي ٩/ ٣١٤ – سير أعلام النبلاء للذهبي ٢/ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٥) هـ : المهنة .

<sup>(</sup>٦) هـ : ما يقتضى .

<sup>(</sup>٧) هـ : بشئ.

<sup>(</sup>٨) ط : وإنهم.

<sup>(</sup>٩) + هـ ، ط: الغفلة.

<sup>(</sup>۱۰) نهم .

<sup>(</sup>١١) ط: الناظرين ، هـ: الناظر إليهم .

<sup>(</sup>١٢) أ: الحكمة.

عقلاً؛ صورةً ، ومعنى والحِجَابُ<sup>(۱)</sup> : ولهم البطون ، لأن مقامهم يقتضى ذلك. ألا ترى إلى الهيولى ، كيف ظهرت بظهور الصور<sup>(۲)</sup> ؛ وهى – أعنى الهيولى – باطنة (۳) على (٤) الحقيقة، بعد هذا التعيين والظهور .

إن هذا لشئ عُجاب . يعنى : كونهم ظاهرين في بطونهم ، وباطنين في ظهورهم؛ أمر يحصل منه التعجُّب، لحصول النقيضين بحال واحد أن يُكْشرون التكبير أن ، ويحقُون بالسرير . أي بالعرش – والمراد به (٢) هنا (٧) : جميع المظاهر الكونية – فإن هذه الملائكة المهيَّمة والمحكَّمة ، حافُون به .

هم المقامُ الأَشْمَخُ . أى المنصبُ الأعلى ؛ لأنهم (^) مخلوقون بغير واسطة، كالعقل الأول ؛ أو بواسطة قليلة ، كالأرواح الكلية. أو لكونهم أسباباً كليةً (^)، لوجود الموجودات .

ومنزلهم ؛ أي منزل الملائكة المهيَّمة، والملائكة المحكَّمة : بين الله والعَالم ،

<sup>(</sup>۱) + هـ .

<sup>(</sup>٢) هـ: الصورة.

<sup>(</sup>٣) هـ: الباطنة.

<sup>(</sup>٤) ط: عن.

<sup>(\*)</sup> هناك مبدأ منطقى مشهور ، يقول : النقيضان لا يجتمعان معاً، ولا يرتفعان معا لكن هذه المبادئ المنطقية تكون عند القياس العقلى الظاهرى ، أما الرؤية الصوفية للحقائق الباطنة، فلها منطق آخر.

<sup>(</sup>٥) ط: التنكر.

<sup>(</sup>٦) - ط.

<sup>(</sup>۷) هـ : هذا.

<sup>(</sup>٨) أ، ط: لهم لأنهم.

<sup>(</sup>٩) ط: أسباب كلية .

مثل البرزخ (\*) . جعلهم الشيخ -رضى الله عنه - أفضل من البشر الكُمَّل (۱) ، فقال إنهم (۲) متوسطون بين مرتبة (۱) الألوهية وبين مرتبة الإنسان الكامل .هذا مذهبه! ولا أقول بذلك ؛ بل مرتبة (۱) الإنسان الكامل - عندى - فوق مرتبة الملائكة ، لأنهم (۵) له ، كالقوى للجسد ، وكالصفة للذات ، وكالعَرض للجوهر (۴) .

فأصحابُ النَّسَبِ منهم الخلفاءُ من البشر (\*\*\* . يعنى : مَن (٦) كسان

يبدو أن الجيلى قد ابتعد عن المراد الحقيقى لابن عربى ؛ فقد أشار ابن عربى فى غير موضع من مؤلفاته، إلى أن الإنسان الكامل: له رتبة الاحاطة . مما يعنى كونه حامعاً لكل الموجودات العُلوية والسُّفلية، بما فيها الملائكة (راجع فيما يخص نظرية الإنسان الكامل عند ابن عربى، بحثنا: الفكر الصوفى .. ص ٩٥ وما بعدها) فالراجع أن يكون مراد ابن عربى - وفقاً لما ورد فى نص الفتوحات - هو : إن العقول العلوية ، وليس الملائكة ، تحتل فى الحياة البرزخية - فى نص الفتوحات الله تعالى وبين (العلماء) من البشر، وليس (الكُمَّل) من البشر، كما يذهب الجيلى !

<sup>(\*)</sup> يُلاحظ هذا أن النص الوارد في نسخ شرح الجيلي ، يختلف عن النص الوارد في الفتوحات بعض الشئ . فبينما ورد نص الشرح على النحو الذي ذكرناه أعلاه، حاء في الفتوحات ومنزلهم ، بين الله والعلماء هذا ، في السبرزخ .. ولسوف يؤدي هذا الاختلاف ، إلى نقد الجيلي لابن عربي .. وسوف نعود للتعليق على نقد الجيلي.

<sup>(</sup>١) ط: المكمل.

<sup>(</sup>٢) هـ: لأنهم.

<sup>(</sup>٤) العبارة التالية ساقطة من ه. .

<sup>(</sup>٥) هـ : كلهم.

<sup>(\*\*)</sup> هكذا اختلف الجيلي مع ابن عربي ، مؤكداً علو مقام الإنسان الكامل . لكننا نسحل هنا ملاحظة على هذا الاختلاف ، نلخصها فيما يلي :

<sup>(\*\*\*)</sup> جاء في الفتوحات : فأصحاب النسب منهم ، عند أرباب الفِكُرِ، هم الخلفاء من البشر وهذا النص يؤكد ما ذهبنا إليه في تعليقنا السابق .

<sup>(</sup>٦) هـ : ان من .

منسوباً إلى أحد هذه الملائكة المهيَّمة أو المحكَّمة (١) ، بُحُكُم ما تحقَّق بـ ف فى (٢) المراتب الكمالية الكلية (٣) الجملية ، والجزئية التفصيلية - كما يُقال : فـــلانُ على قلب إسرافيل، وفلانُ على قلب ميكائيل - كان خليفةٌ للحق .. يعنى: نبياً.

واعلم ، أن الخلفاء على أقسام (<sup>1)</sup> : خلفاءً الله ، على ماهو لـه (<sup>0)</sup> ؛ يقومون بصفاته عنه .. وخلفاءً ، لخلفاء (<sup>1)</sup> الله في (<sup>۷)</sup> كِلا (<sup>۸)</sup> القسمين .

فالخلافة (١) المحضة ، فيما هو الله (١٠) ؛ لمحمد ﷺ وللأنبياء (١) والأولياء الكُمَّل. والخلافة المحضة ، فيما هو (١٢) من الله؛ لمحمد ﷺ وحده ، والأنبياء والأولياء (١٢) الكُمَّل (١٤) نُوَّابه (١٥) . فهم (١٦) ، خلفاء خلافته (١٧) ﷺ (١٨) .

<sup>(</sup>١) ط: والحكمة.

<sup>(</sup>٢) ط: من .

<sup>(</sup>٣) - ط.

<sup>(</sup>٤) أ : الأقسام.

<sup>(</sup>٥) هـ : عليه.

<sup>(</sup>٦) هـ: خلفاء .

<sup>(</sup>٨) ط : كلي.

<sup>(</sup>٩) + ط.

<sup>(</sup>١٠) أ: من الله.

<sup>(</sup>١١) + ط: الانبياء.

<sup>(</sup>۱۲) - ط.

<sup>(</sup>١٣) هم : الأولياء والأنبياء.

<sup>(</sup>۱٤) - هـ.

<sup>(</sup>۱۰) هـ : نواب.

<sup>(</sup>۱۶) آ : وهم .

<sup>(</sup>١٧) أ: خليفته.

<sup>(</sup>۱۸) هـ: وسلم عليهم.

ولما كان هذا العلم ، مما لايمكن دركه لأحد و الرؤية . ولهذا العلم ، مما لايمكن دركه لأحد و الرؤية . ولهذا و الرؤية . ولهذا و الرؤية . ولهذا و الرؤية . ولهذا الله و العتمد على ما جاء به الكشف والخبر . أراد بالخبر قوله و الكشف و الخبر ، فو الذي يعطيه الكشف .

و لما كانت النبُّوَّةُ تقتضى أن يكون محَلُّها (٥) ، النوسُّط بين الله وبين الحلق؛ وكان على واسطة الجمع (١) قبل ظهور الكُلل. كان هاذا موضع تحيُّر العقل (٧) ؛ حيث وُجدَ نبى ، من غير قومٍ يُرسل اليهم (٢) . قال (٨) : والعقولُ من حيث أَدِلَّتها ، قاصرة عن إدراك هذا العلم ، لطموس (٩) عين الفهم . يعنى (١١) : كُونهُ (١١) على ، نبياً قبل وجود آدم وذريته ،

(۱) - هـ.

<sup>(</sup>٢) - ط.

<sup>(</sup>٣) - ط .

<sup>(\*)</sup> يثير هذا الحديث اشكالات كثيرة من جهة سنده ومضمونه ، وقد كان أصلاً من أصول قول الصوفية بقدم النور المحمدي وأسبقيته على الخلق.

<sup>. [- (1)</sup> 

<sup>(</sup>٥) أ : تقتضى محلها.

<sup>(</sup>٦) أ، ط: الجميع.

<sup>(</sup>٧) أ : للعقل.

<sup>(\*\*)</sup> بقول الصوفية إن الحقيقة المحمدية شيّ، والوجود الزمنى لمحمد يلل شيّ آخر . فالحقيقة المحمدية أزلبة أبدية ، يستمد منها الأنبياء والأولياء فسى كل زمان ومكان؛ ببنما الوجود المحسسوس للنبى، موقوت محدود بزمن . واعتقد أن العلاقة بينهما ، أقرب إلى الرابطة بين الروح والجسد، أو العلاقة بين المطلق وللقيّد .. وبهذا المعنى ، تنتفى الحيرة التي يشير إليها الجبلى .

<sup>(</sup>٨) – ط.

<sup>(</sup>٩) ط: لطموس.

<sup>(</sup>۱۰) – ط.

<sup>(</sup>۱۱) أ : وكونه .

ما لا تدركه العقول؛ لطموس طريقة (١) الفهوم (٢) ، الموقوفة (١) على (١) الأدلة .. فافهم (٥) .

وقد<sup>(۱)</sup> شرحتُ<sup>(۷)</sup> لك ، جميع ما حواه الباب العاشر من الفتوحات المكيــة .. والله الموفّق<sup>(۸)</sup> ، لا رَبُّ غيره<sup>(م)</sup> .

\* \* \*

(١) أ: الطريقة.

(٢) أ : المفهوم .

(٣) هـ : الموقوف .

(٤) أ: عن .

(ه) – هـ.

(٦) أ: قد، هد: فقد.

(٧) هـ : شرحنا.

(٨) ط: الموافق للصواب.

(\*) انتهت نسخ الشرح بالآتي :

أ: وقد تم الكتاب والحمد لله أولاً وآخراً ظاهراً وباطناً والله أعلم بالصواب وإليه المرجع والمآب وصلى الله على سيدنا ومولانا النبي الأمي وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً دائماً أبداً إلى يوم الدين ورضى الله عن أبي بكر وعمر وعثمان وعلى وعن بقية المجتهدين.

هـ: والصلاة والسلام على من لانبى بعده وحسبنا الله ونعم الوكيل ولا حول ولا قوة إلا
 با لله العلى العظيم والحمد لله رب العالمين.

ط: وقد تم الكتاب بحمد الله وعونه وملد إمداد وليه ورسوله ونبيه \* والحمد لله وحده.

# مُقْتَطَفَاتٌ

من الباب (٥٥٩) من الفتوحات

ومن ذلك ، سيرُّ الإفتتاح بالنكاح ؛ من الباب الأحد عشر:

أَنَا فِي الوَّجُودِ بَابُ وَعَلَيْهُ مِنْهُ قِفْلُ فَاللَّهُ مِنْهُ قِفْلُ فَأَنَا بَعْلُ مِوَجُهِ أَنا أَهْلُ فَأَنَا بَعْلُ مِوَجُهِ أَنا أَهْلُ

[مجزوء الرمل]

القول -من القائل- في السامع، نكاحٌ. فعينُ المقُول ، عينُ ما تكوَّن من السامع ، فظهر (١) .. ظهور المصباح ، لتوجه (٢) سبب القول والتكويس - على التعيين - في المحل الظاهر ، لنزول الباطن إلى الظاهر . وهذا نكاحٌ بين المعنى والحِسِّ، والأمر المركَّب والنَّفَسِ ؛ ليُجمع بين الكثيف واللطيف، ويكون به التمييز والتعريف . وإن خالف تركيبُ المعانى ، تركيبَ الحروف؛ فهو كخلاف المعرفة والمعروف .

ثم ينزلُ الأمرُ النكاحيُ، من مقام الإفتتاح، إلى مقام الأرواح؛ ومن المنازل الرفيعة ، إلى ما يظهر من نكاح الطبيعة ؛ ومن بيوت الأملاك ، إلى نكاح الأفلاك لوجود الأملاك ؛ ومن حركات الأزمان، إلى نكاح الأركان ؛ ومن حركات الأزمان، إلى نكاح الأركان ؛ ومن حركات الأزمان، إلى ظهور المولّدات التي آخرها حسمُ الإنسان. ثم تظهرُ الأشخاصُ ، بين مباض ومناص " .

<sup>(</sup>۱) راجع ما ذكرناه في الهوامش السابقة عن معنى النكاح في المصطلع الصوفي عند ابن عربي .. وهو هنا يريد أن يقول : إن النكاح ، الذي هو تكوين الأشياء في الكون، عبارة عن قول كن من القاتل الذي تمكن من مقام التوجه الإيجادي، وتملّك كلمة الحضرة الإلهية كن وبذلك يكون قوله للسامع ، نكاح بالمفهوم الاصطلاحي .. وكل ما يقوله القاتل في هذا المقام، يظهر أثره في الوجود . ولذا قال : فعين المقول، هو عين ما يظهر من تكون السامع .

<sup>(</sup>٢) ف : التوجه .

<sup>(</sup>٣) لانعرف المراد بقوله مباض ومناص على التحقيق .. وفي اللغة ، بضَّ الشي : سال قليلاً -

فالنكاحُ تابت مستقرٌ ، ودائمٌ مستمرٌ .

\* \* \*

ومن ذلك ، سِرُّ إطفاء النبراسِ بالأنفاس ، من الباب الخامس عشر (١) :

لما كان القائلُ له مزاجُ الانفعال ، كان للنَّفَسِ الإطفاءُ والإشعال (٢) . فإن أطفأ أمات ، وإن أشعلَ أحيا . . فهو الذي أضحك وأبكي (٢) .

فيُنسبُ الفعلُ إليه ، والقابلُ لايعوَّلُ عليه. وذلك لعدم الإنصاف في تحقيق الأوصاف ، مع علمنا بأن الإشتراك معقولٌ في الأصول. للقابل الإعانة، ولا يُطلب منه الإستعانة (٤). فهو المجهول المعلوم (٥) ، عليه صاحب الذوق (٢) يحوم، وحُكْمُه في المحدث والقديم.

يظهر ذلك ، في إجابة السائل ، وهذ معنى قولنا القابل : لولا نَفَسَّ الرحمن، ما ظهرت الأعيان. ولولا قبول الأعيان ، ما اتصفت بالكيان ، ولاكان ما كان .. الصبحُ إذا تَنَفَّسَ ، أَذْهب الليل الذي كان عَسْعَسَ .

<sup>-</sup> قليلاً. ونصَّ : ارتفع (لسان العـرب ٢٢٢/١ - ٣/ ٦٤٨) فرعـا يكـون مـراد ابـن عربـي : ثــم تظهر الأشخاص بين منخفض ومرتفع !

<sup>(</sup>١) ف: الباب ١٥.

<sup>(</sup>٢) يريد بالإطفاء والإشعال : الإيجاد والإعدام، أو الخلق والإبادة ، في أمور الوجود الحسي .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى ﴿وأنه هو أضحك وأبكى ، وأنه هو أمات وأحيا .. سورة النحم، آية ٤٣﴾ .

<sup>(</sup>٤) يريد ابن عربى هنا أن يقول: إن الموجود الناتج عن كلمة كن، وهـو القـابل، أعـان علـى ظهور أثر الواجد كلمة كن؛ فهو له الإعانة. ومع ذلك فــلا تجـوز للخلـق الاسـتعانة بـه، إذ لا يجوز استعانة خلق بخلق .

<sup>(</sup>٥) يقصد : هو - أي القابل - مجهولٌ في نفسه، معلومٌ في نفس القائل له : كن .

<sup>(</sup>٦) صاحب الذوق : الصوفى المتحقّق .

فَلُولًا الصَّيْدُ مَا نَفَسرَ الغَزَالُ

وَلُوْلاً الصَّدُّ مَا عَسَدُبَ الوِصَالُ

وَلَـوُلاَ الشرَّعُ مَـا ظَهرَتْ قُيـوُدٌ

وَلَوْلاَ الفِطْرُ مَا أُرتُقِبَ الهِسلاَلُ

وَلَــَوْلاَ الجُــوعُ مَـا ذَبُلَتْ شَفاةً

وكَـوْلاً الصَّوْمُ مَا كَانَ الوِصَـالُ

وَلُولًا الكُونُ مَا انْفَطُرتُ سَماءً

وَلَوْلاً العَيْنُ مَا ذُكَّتْ جَبَالُ

وَلَـوُلاَ مَا أَبَسانَ الرُّشـٰـدُ غَيـــــــاً

لَما عُرِفَتْ هِـدَايَـةُ أَوْ ضَلاَلُ' (١)

وَلاَ كُمَانَ النَّعيمُ بِكُل شمي

ولا حَكَسمَ الجَسلاَلُ وَلاَ الجَمَسالُ

أرَى شَخْصاً لَهُ بَصرٌ ويُسرْمِي

وَلاَ قَسوْسٌ لَسديْسِهِ وَلاَ نِبَسالُ

فَسُبْحَانُ العَلِيسِمُ بِكُلِ أَمْسِرِ

لَه العِلْمُ الحِيسطُ لَسهُ الجَلاَلُ

<sup>(</sup>١) تشير هذه الأبيات إلى ظهور كل شيء بشيم آخر يتوقف عليه .. بحيث يظهر كل أمرٍ بما يخالفه.

إِذَا نَظَسرَتْ إِلَيْسهِ عُيُسُونُ قَوْمٍ بِسلاً جَفْسنِ (١) بَسلاً لَهْمُ الكَمَالُ وَوَقْتساً (٢) لا يَسرَوْنَ سِسوَى نُفُوس

مُبَعَّدةِ وَغايتَهَا الْعِالَ

[الوافسر]

ومن ذلك؛ سِرُّ مَنْ مُنِحَ ليربح ، فلنفسه سعى، فكان لما أُعْطِيَ وعا .. من الباب السابع عشر :

إذًا مَا كُنْتَ مَيسْلااناً

فَجُلْ فِيسِهِ إِذَا كَسَانَسَا فَسَانًا مَنْفِيسِهِ

لِسلاا سُميتُ إِنْسَسانسساً

[الهزج]

\*

ومن ذلك؛ سرُّ النافلة والفَرْض ، في تعلَّق العلم بالطول والعَـرْض .. من الباب العشرين (٢) :

\_\_\_\_\_

(۱) العيون التي بلا أجفان ، قد تكون من المبالغة في السهر – الذي هو إحدى الرياضات الروحية عند الصوفية – وقد تكون إشارة إلى القلوب التي ترى بنور الله.

(٢) ف : فوقتا .

(٣) ف : من الباب ٢٠ .

مَنْ كان علته عيسى، فلا يوسى . فإنه الخالق المحيى، والمخلوق الذى يُحيى. عَرْض العالم فى طبيعته ، وطوله فى روحه وشريعته (١) . وهذا النور، من الصَّيْهُور والدَّيهُور المنسوب إلى الحسين بن منصور (٢) :

لم أَرَ : مُتَّحداً رَقَقَ وفَتَقُ (٣) ،

وَبِرَبِّه نَطَقُ ،

وَأَقْسَمَ بِالشَّفَقُ ، وَاللَّيْلِ وَمَا وَسَقْ ، وَالقَمَر إِذَا اتَّسَقُ<sup>(١)</sup> وَرَكْبَ طَبَقًا عنْ طَبَقْ ، مَثْلَهُ<sup>(٥)</sup>

.. فَإِنَّهُ نُورٌ في غَسَقٌ.

منزلة الحق لديه ، منزلة موسى من التابوت ؛ ولذلك كيان يقول باللاهوت والناسوت (٦) . وأين هو ، ممن يقول : العين واحدة، ويحيل الصفة

(١) الإشارة هنا إلى مقابلة الإنسان للعالم .. راجع ما سبق من تعليقنا على هذا المعنى.

<sup>(</sup>٢) كتاب الصهيور والديهور من الكتب المنسوبة إلى الحسين بسن منصور الحلاج، وهو كتاب مفقود ، لا نعلم عنه إلا بعض الإشارات والاقتباسات التي وردت في كتب أخرى.

<sup>(</sup>٣) في معنى الرتق والفتق، يقول القاشاني: الرتق إجمال المادة الوحدانية المسماة بالعنصر الأعظم المطلق المرتوق قبل خلق السموات والأرض ، المفتوق بعد تعينهما بالخلق .. والفتق ما يقابل الرتق من تفصيل المادة المطلقة ، وبروز كل ما كمن في الذات الأحدية كالحقائق الكونية بعد تعينها في الخارج (اصطلاحات الصوفية ١٣٥، ١٤٨) .

<sup>(</sup>٤) سورة الانشقاق ، آية ١٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) يقصد : مثل الحلاج .. وقوله بعد ذلك نور في غسق إشارة إلى سطوع التحليات الإلهية على باطن الحلاج ، وهو بعدُ متعلق ببشريته .

<sup>(</sup>٦) كان الحلاج كثير الاستعمال لهاتين الكلمتين . ومن ذلك قول هنى أبيات مشهورة له [من الطويل] منها :

دخلت بناسُوتي لديك على الخَلْق ولولاك لاَهُوتي خرجتُ من الصدق =

الزائدة ؟ وأين فاران من الطور(١) ؟ وأين النار من النور ؟

العرض محدودٌ ، والطول ظلُّ ممدودٌ ، والفرض والنقل : شاهدٌ ومشهود.

#### \* \* \*

ومن ذلك، سِرُّ الجرس، واتخاذ الحرس .. من الباب الخامس والثلاثين (٢) : الجَرَسُ كلامٌ مُجْمَلٌ ، والحرس بابُّ مُقْفَلُ (٣) . فمن فَصَّلَ بحمله، وفَتَّحَ مقفله؛ اطلع على الأمر العُجاب ، والتحق بندوى الألباب ، وعرف ما صانه القشر من اللباب (٤) ، فعظم الحجاب والحُجَّاب .

<sup>-</sup> وقال في عبارة أخرى : إن قيامي بحقك ناسوتيَّة ، وقيامك يحقى لاهوتيَّة ، وكما أن ناسوتيَّتى مستهلكة في لاهوتيَّتك غير ممازجة إياها ، فلاهوتيتك مستولية على ناسوتيَّتي غير مماسَّة لها .. (أخبار الحلاج ، ص ٨٠ ٨٣).

وكان ابن عربى ، كغيره من كبار الأولياء ، من المشفقين على الحلاج لقوله مثل هذا (أنظر أيضاً مقالة الحلاج ، بديوان عبد القادر الجيلانسي) وهو هنا يشير إلى أن الحلاج وقف عند التفرقة بين اللاهوت والناسوت ، و لم يترق لمقام من يجمع الكل فيقول إن العين واحدة، فيُسقط -كما يقول ابن عربى - الصفة الزائدة ، ولا يرى في الكون إلا الله .

<sup>(</sup>۱) جاء في التوراة: جاء الله من سيناء ، وأشرق من ساعير ، واستعلن من فاران . وذهب المسلمون إلى أن المراد من هذا النص التوراتي هو: بحيثه تعالى من سيناء ، تكليمه لموسى عليه السلام ؛ واستعلانه من حبال فاران بمكة ، هو إنزاله القرآن على محمد على . وبذلك فإن فاران هي : الاسم العبري لمكة (معجم البلدان ٢٢٥/٤) وفي عبارة ابن عربي هنا ، يريد أن يشير إلى أن فاران (مكة) والطور (حبل سيناء ومحل التكليم) هما موقعان لظهور الحقيقة الإلهية، ولكن شتان ما بين ظهورها في التوراة (= الطور) وظهورها في القرآن (= فاران) .

<sup>(</sup>٢) ف : الباب ٣٥ .

<sup>(</sup>٣) يشير بالجرس إلى تجلى الحقيقة ، وبالحرس إلى الحجب الحسية.

<sup>(</sup>٤) القشر واللب ؛ تفرقة صوفية شهيرة بين المظهر والجوهر ، أو الظاهر والباطن، أو الله والخلق.. والمراد بها هنا : إن الذي يقض غلالة الحجب الحسية (الحرس) تنكشف لـه الحقائق المحجوبة وراء المحسوسات .

الإجمالُ حكْمة، وفصلُ الخطابِ قسْمة .

لإزالة غُمَّة ، في أمورٍ مُهِمَّة ، محجوبةٍ بليالٍ مُدْلهُمَّة.

والحرسُ عصمة ، فهم أعظمُ نِعْمة ، لإزالة نعمة ، لإزالة نِقْمة.

صَلُّصَلَّةُ الْحَرَسِ ، عَيْنُ حَمْحَمَةِ الفَرَسِ (١).

\* \* \*

ومن ذلك، سرُّ وجود النَّفُسِ فــى العَسَـسِ .. مسن البــاب التاســع والأربعين (٢):

بالعَسَسِ<sup>(۱)</sup> يطيب المنام، وبالنَّفُسِ تزول الآلام . إن أضيف إلى غير الرحمن، فهو بُهتان . ظهر حُكْمه، فزال عن المكروب غَمَّه . من قِبَلِ اليمن جاء<sup>(1)</sup> ، وبعد تنفيذ حكمه فاء. وإليه يرجع الأمر كلَّه<sup>(۱)</sup> ، لأنه ظلَّه ..

<sup>(</sup>۱) صلصلة الجرس ؛ حالة من المعاينة الصوفية التى تكون لكبار الأولياء عند ترقيهم وبدء كشف الحجاب لهم. وكان الجيلى قد أشار فى كتاب الإلسان الكامل إلى مرحلة صلصلة الجوس كعلامة على قرب تجلّى حقائق الذات.. ولذا ، أعقب ابن عربى ذلك بقوله عين حمحمة الفرس لأن سماع صلصلة الجرس ، بمثابة حمحمة الفرس الذي يتهيأ للانطلاق .. وهو هنا الصوفى الذي يبدأ فى العروج . وروى فى الحديث أن النبى يا كان قبل هبوط الوحى عليه يسمع دوياً هاتلاً كصلصلة الجرس .

<sup>(</sup>٢) ف: الباب ٤٩.

<sup>(</sup>٣) العسس ؛ هم العسكر المهتمون بشتون العباد، أو ما نسميهم اليوم : الشرطة .. هذا في اللغة، أما من حيث المصطلح ؛ فالصوفية يشيرون بهم إلى الحواس الإنسانية . واعتقد أن قبول ابن عربي بالعسس يطيب المنام مقصود به : إن الاعتماد على الحواس الظاهرة، من شأنه أن يجعل الإنسان غافلاً عن الحقائق القلبية ، وكأنه في نوم عميق.

<sup>(</sup>٤) الحديث الشريف : إلى الأجدُ نَفَسَ الرحمن يأتيني من قبل اليمن .

 <sup>(</sup>٥) قوله تعالى ﴿ وَلَهُ غيب السموات والأرض ، وإليه يرجع الأمر كله .. ﴾ سورة هود، آية ١٣.

لاينقبض الظّلُّ، إلا إلى مَنْ صَدَرَ عنه ؛ فإنه ما ظهر عينه ، إلا منه (١) . فالفرغُ لايستبد ، فإنه إلى أصله يستند. في الفروع يظهر التفصيل ، وتشهد له الأصول، في قضية العقول.

\* \* \*

ومن ذلك، سِرُ الحيرةِ والقصور، فيما تحـوى(٢) عليه الخيـامُ والقصـور ... من الباب الخمسين<sup>(٢)</sup> :

الخيمة والقصر، يؤذن بالقهر والقسر . لولا الحيرةُ ما وُجد العجز، ولا ظهر سلطان العِزَّ . وبالقصور (أ) ، عُلِمَ بحدوث الأمور . القصور يلزم الطرفين، لعدم الإستقلال بإيجاد العين. لولا القبول والاقتدار ، وتكوير الليل والنهار - بالإقبال والإدبار - ما ظهرت أعيان () ، ولا عدمت أكوان . .

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) يشير ابن عربى هنا ، إلى أن الوجود كله ظِلُّ الله ، فبا لله ظهر ، ولابد من رجوع الظَّـل إلى صاحبه . فالوجود – لامحالة – راجعٌ إلى الله.

<sup>(</sup>٢) ف : يحوى .

<sup>(</sup>٣) ف: الباب ٥٠.

<sup>(</sup>٤) يستخدم ابن عربى هنا كلمة القصور بمعنيين . فهى تبارة يقصد بها الموحودات الكونية ، وتارة أخرى يشير بها إلى العجز .. وتلك خاصية نجدها كثيراً في كتابات ابن عربى ، فهو يعقد بين لفظين، لا رابطة بينهما سوى المشابهة في النطق ، ليستخرج من الجمع بينهما معانى حديدة. فمن ذلك ما نراه عنده من ربط كلمتى (العذاب) و (العذوبة) ليخلص من ذلك إلى القول بأن عذاب أهل النار نوع من العذوبة، وأنه سمى عذاباً لأنه مشتق من العذوبة. ويربط كلمة (مال) في قوله تعالى ﴿ويمددكم بأموال وبنين في فيفسرها بكلمة (مال) قائلاً إنها ما تميل بالخلق إلى الحق سبحانه وتعالى .. (انظر ، د. أبو العلا عفيفي : ابن عربى في دراساتى الكتاب التذكارى ، ص ٢٤) وهذه الخاصية نجدها أيضاً عند الجيلى ، ولكن على نطاق أضيق المخده عند ابن عربى .

<sup>(</sup>٥) الإشـــارة إلى خروج الموجودات من وجودها العلمي ، إلى وجودها في عالـــم الخلـــق -

فسُبُحان المتفضلِّ بالدهور والأمور .

\* \* \*

ومن ذلك ، سيرُ الحرب من الحرب ، من الباب الأحد والخمسين :

مَنْ مال ، متحيِّزاً إلى فشة أو متحرِّفاً لقتال (١) فما مال . فالهرب من الحرب، وهو من الخداع ، فى الفَزَاع . . كُنْ قاراً ، ولا تتبع فارًا . لاتضطره إلى ضيق، فيأتيك مَنْ تكرهه من فوق . كُلُّ يجرى في قربه إلى أحل ، فلا تُقِلُ بِحَلَّ. إذا نزل القَدَرُ ، عَمِي البصر . نزول الحمام ، يقيِّدُ الأقدام (١) .

لاجناح ، لمن غلبه الأمرُ المتاح .

مَنْ راح ، استراح .. إلى مقر الأرواح .

<sup>-</sup> والتكوين .. راجع ما قلناه عن نظرية ابن عربي في الأعيان الثابتة فيما سبق.

<sup>(</sup>١) الآية ﴿ وَمَنْ يُولُّهُم يُومَئذُ دَبَرَهُ إِلَّا مَتَحَرَفاً لَقَتَالَ أَو مَتَحَيَزاً إِلَى فَئة فقد باء بغضب من الله .. ﴾ سورة الأنفال / ١٦.

<sup>(</sup>٢) يُحمل معنى العبارة على معنين ، بحسب ضبط حرف الميم الوسطى فى كلمة : حمام .. فإذا كانت الميم مشدَّدة ، فالمعنى يكون : إن نزول الحمَّام (مفرد حمَّامات) يقيد أقدام النازل فيه، ويجعله يسبح ولايمشى . وللسباحة معنى صوفى يتضمَّن الخوض فى بحار المحبة والغرق فى أمواج التحليات الإلهية .. وبهذا يكون الحمَّام مرادفاً ذوقياً للوصول فى الطريق الصوفى.

وإذا كانت الميم بالفتح، فالمعنى: إن نزول الحمام (جمع حمامة) أى الواردات والمعارف الربانية ، يقيد الأقدام ، أى يجعل الصوفى الكامل حريصاً فى خطوه وخواطره، ينظر أين يضع قدمه، معد أن أفاض الله عليه بتلك الواردات والمعارف .. ومن هنا قال الصوفية : إن حسنات الأبرار ، هى سينات المقربين إلان المقرّب يحاسب تبعاً لمقامه الخاص . وبهذا نفهم قول بعض الصوفية : كنا نترك سبعين باباً من المباح ، مخافة الوقوع فى الجناح .

وقد تناقشت فى دلالة هذه العبارة مع الدكتور . نصر حامد أبو زيــد - وهــو خبــير بلغـة ابـن عربى - فرحَّح هو أن تكون الكلمة بكسر الحاء ، فيصير المعنى : أن نزول القبر (الحِمَام تعنى الموت) يقيَّد حركة السعى الإنساني والاكتساب .. وهذا وحة محتمل للعبارة !

مَنْ فُتِحَ له بابُ السماء ، استظلَّ بسِدْرة الانتهاء. الشهيد حَيِّ ، وانجازه ليُّ(١) .

\* \* \*

ومن ذلك؛ سيرٌ عبادة الهوى ، لماذا تُهُوك .. من الباب الثاني والخمسين:

لا احتجار على الهوى ، ولهذا يُهوى. بالهوى يُجتنب الهوى. وحقّ الهوى، وحقّ الهوى، إنَّ الهوى سببُ الهوى. ولولا الهوى في القلب، ما عُبد الهوى (٢) .. بالهوى يتبع الحق .. والهوى يُقعدك مقعد الصدق (٣) .

الهوى ملاذ ، وفي العبادة به التذاذ ، وهو معاذ لَمنْ به عاذ .

والنجم إذا هوى ما ضلَّ صاحبكم وما غوى (1) . فبهوى النجم وقع الفَسَم، بعدما طلع ونَجَم (٥) . مواقع النجوم ، قُسَمٌ لو تعلمون عظيم (١) . فلولا علو قَدْره، ما عُظِّم من أمره .

\* \* \*

ومن ذلك، سرُّ تعشُّق القوم بالنوم، من الباب السادس والتسعين : الخيال عين الكمال . لولاه ما فُضِّل الإنسان على سائر الحيوان؛ به حَـالَ

<sup>(</sup>١) اللَّيُّ : المطل والإرجاء (لسان العرب ٣/ ٤١٧) .

<sup>(</sup>۲) يقوم ابن عربى هنا باستخدام التشابه في النطق بين كلمات : الهوى بمعنى الهواء ، الهوى بمعنى الحب، الهوى بمعنى السقوط.

<sup>(</sup>٣) الآية ﴿ إِن المتقين في جنات ونهر في مقعد صدق عند مليك مقتدر .. ﴾ سورة القمر ، آية ٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورة النحم ، الآية الأولى .

<sup>(</sup>٥) نجم ؛ صعد وارتفع.

<sup>(</sup>٦) الآية ﴿فَلَأَقْسُم بَمُواقِعِ النَّحُومِ ، وإنه قسمٌ لو تعلمون عظيم .. ﴾ سورة الواقعة ، آية ٧٥.

وصال وافتخر وطال ، وبه قال من قال : سبحاني (١) ؛ وإننى أنا الله .. وبه كان الحليم الأوّاه (٢) . فله الشتات والجمع بين أضداد الصفات (٢) حكم على المحال والواجب ، بما شاءه المذاهب . يخرق فيهما العادة، ويُلحقهما بعالم الشهادة، فيجسِّدها في عين الناظر ، ويُلحق الأول - في الحُكم - بالآخر .

لايثبت على حال، وله الثبوت على تقلُّب الأحوال. فله من آى القرآن، ما جاء في سورة الرحمن، من أنه تعالى ﴿كُلُّ يَوْمٍ هُو في شَان، فبأَى الاعِرَبِّكُما تُكذِّبَان﴾ ولابشئ من الائك ربنا نكذّب، فإنّا من جملة نعمائك ا

#### \* \* \*

ومن ذلك ، سرُّ العلم المستقر في النَّفْس بالحكم ، من الباب الأحد ومائة:

العلم (1) حاكم .. فإن لم يعمل العالِم بعلمه ، فليس بعالِم العلم. لايمهل ولا يهمل . العلم أوجب الحُكم ، لمّا عَلَمَ الخضرُ (٥) حَكَم؛ ولمّا لم يعلم ذلك

<sup>(</sup>۱) سبحانى ما أعظم سلطانى .. عبارة مشهورة لأبى يزيد البسطامى ، أدخلها الناس فى باب يُعرف بالشطح . راجع تحليل العبارة ونسبتها إلى البسطامى فى : شطحات الصوفية للدكتور عبد الرحمن بدوى ، دار القلم (بيروت) .

<sup>(</sup>٢) المراد هنا : إن الخيال هو الذي به يشطح الشاطح ، وبه يكون الحليم من الأولياء حليماً، فيكتفي بالتَاوُّه ، لايصرَّح بمكنون الأحوال .

<sup>(</sup>٣) وفقاً للمعنى السائق ، فالخيال يجمع بين الصفات المتضادة ، الشطح والحلم . فيه يكون النتات، وبه يكون الجمع بين الأضداد.

<sup>(</sup>٤) العلم المشار إليه هنا هو العلم الباطن الذي تسطع أنواره على قلوب الأولياء .. وربما كانت العبارة التالية تنسحب على العلم الظاهر (الشريعة) والعلم الباطن (الحقيقة) معاً .. لكن ما يلسي ذلك من عبارات ، ينطبق بالذات على العلم الباطن .

 <sup>(</sup>٥) هو العبد الصالح الخضر الوارد ذكره في سورة الكهف .. وقد جعله أهل التصوف علامة =

صاحبه (۱) ، اعترض عليه ، و نسى (۲) ما كان قد ألزمه (۲) .. فالتزم !

لما عَلَّمَ آدم الأسماء (٤) ، عَلِمَ وتبرَّز في صدر الخلافة ، وتقدَّم .. العلمُ بالأسماء ، كان العلامة على حصول الإمامة (٥) .

العِلْمُ يَحْكُم وَالأَقْدَارُ جَسَارِينَةً
وَمِقَلْدَارُ جَسَارِينَةً
وَمُقَلْدَارُ الْعُلُسُومُ النّبِي لاَحَدَّ يَحْصَسرُهَا
إِلاَّ العُلُسُومُ النّبِي لاَحَدَّ يَحْصَسرُهَا
لَكِنْ لَهَا فِي قُلْسُوبِ الخَلْقِ آلَارُ لَهَا فِي قُلْسُوبِ الخَلْقِ آلَالُ لَكِنْ لَهَا فِي قُلْسُوبِ الخَلْقِ آلَارُ فَحَدُّهُمَا مَاهَا فِي القُلْبِ مِنْ أَثَرٍ فَحَدُّهُمَا مَاهَا فِي القُلْبِ مِنْ أَثَرٍ وَعَيْنُهُمَا فِيهِ أَنْجَسَادٌ وَأَعْسُوارُ فَحَدُّ بِحَد الفَوْذِ نَاقَطَسَهُ

- على العلم الباطن ، ودليلاً شرعياً عليه .

<sup>(</sup>۱) الصاحب هو النبى موسى عليه السلام، وقد صحب الحضر في القصة القرآنيـة المشـهورة التـى حرى فيها ما حرى من قتل الغلام وخرق السفينة وإقامة الجدار.

<sup>(</sup>٢) الإشارة إلى اعتراض موسى عليه السلام على الأفعال التي صدرت من الخضر ، وقوله معتــذراً: لاتؤاخذني بما نسيت.

<sup>(</sup>٣) كان الخضر قد اتفق مع موسى عليه السلام قبل الرحلة ، على أن لايساًل موسى عليه السلام عن شئ، حتى يحدثه عنه الخضر .. فقال موسى عليه السلام ﴿ ستجدنى إن شاء الله صابراً ولا أعصى لك أمراً .. ﴾ سورة الكهف ، آية ٦٩.

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى ﴿وعلُّم آدم الأسماء كلها .. ﴾ سورة البقرة ، آية ٣١.

<sup>(°)</sup> الإشارة إلى سحود الملائكة لآدم ، بعد أن أنبأهم بالأسماء التي علّمها الله له .. وكان سحودهم بأمر إلهي ، عصاه إبليس .

# حَدٌّ لِنَجْدِ<sup>(۱)</sup> ، فَفِي التَّحْدِيدِ إِصْرارُ [البسيط]

افهم قوله تعالى ﴿ حتى نعلم ﴾ (٢) فتعلم ، إِنْ كنت ذا فهم .. مَنْ أعطاه العلم؟ مَنْ عَلِمَ الشئ قبل كونه، فما علمه من حيث كونه ، وإنما علمه من حيث عينه (٢) .. من أين علم أنَّ العين يكون ، وليس في العدم مُكُون ؟

هذا القدر من العلم ، أعطاه جُوده .. وحَكَمَ به وجوده .

\* \* \*

ومن ذلك ، ولايةُ البشر عينُ الضرر ، من الباب الخمسين ومائة:

﴿ إِنَّى جَاعِلٌ فِي الأَرضِ خَلِيفَةٌ ﴿ أَنُ يُؤْمَنُ بِهِ مِن كُلَّ خِيفَ .. أعطاه التقليد ، ومكَّنه من الإقليد (٥) ؛ فتحكّم به في القريب والبعيد . وجعله عين الوجود، وأكرمه بالسجود (٦) ؛ فهو الروحُ المطهّرُ ، والإمام المدّبرُ .

شَفَّعَ الواحد عَيْنَهُ ، وحَكُمَ بالكثرة كُوْنَهُ . وإنْ كان كل حزءٍ من العالـم

<sup>(</sup>١) النَّحْدُ في اللغة : الارتفاع .. والمراد من البيت هنا : إن العلم لا حدود لــه، فكـل حـدٌ يعلـوه

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى ﴿ولنبلونكم حتى نعلم الجحاهدين منكم والصابرين ..﴾ سورة محمد ، آية ٣١.

<sup>(</sup>٣) راجع ما قلناه عن الأعيان الثابتة فيما سبق . وهنا يضع ابن عربى فكرته الخاصة بأن العلم الإلهى بالأشياء ، سابق على وجود الأشياء وكونها . . فهو مستمد من أعيانها،

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، آية ٣٠.

<sup>(</sup>٥) الإقليد : المفتاح ، ويقال أيضاً المقليد والجمع أقاليد (لسان العرب ٣/ ١٤٨)

<sup>(</sup>٦) الإشارة إلى سحود الملاتكة لآدم .

مثله في الدلالة ، ولكنه ليس بظل (١) .. فلهذا انفرد (٢) بالخلافة ، وتميَّز بالرسالة؛ فشرَّع ما شرع ، وأَتْبُعَ .. فهو واسطة العقد ، وحامل الأمانة والعهد .

حَكَم فقهر ، حين تحكَّم في البشر ؛ فظهر النفعُ والضرر. فأول مَنْ تضرَّر هو - كما ذكر - ثم أنه لم يقتصر ، حي آذي الحق وسبَّه ؛ وأعطاه قلبه، وعلم أنه ربَّه ، فأحبَّه .. ولمَّا حسده وغبطه، أغضبه وأسخطه .

ثم بعد ذلك هداه ، وأرضاه ، واحتباه .

فلولا قوة الصورة ما عتى (٢) ، ولرجوعه (١) إلى الحق سُمِّى فتى (٥) ؛ بالجود في إزالة الغرض ، وأزال بزواله المرض . وقام الأمرُ على ساق ، وحصل القمر في اتساق ﴿والتفَّت الساقُ بالساق، إلى ربِّك يومئذ المساق ﴾(٦) .

إن الله يَزَعُ بالسلطان ، مالا يَزَعُ بالقرآن (٧) . فإن السلطان ناطقُ خـالق، والقرآن ناطق صامت ! فحكمه حكم المائت ، لأيخاف ولا يُرْجى ، ولا يَطْرد ولا يُرْجى .. وما استند الصِّدِيقون إليه ، ولا عوَّل المؤمنون عليه؛ إلا لصدق ما لديه .

<sup>(</sup>۱) الإشارة إلى الفكرة الشهيرة القاتلة بأن الإنسان عالم صغير ، والكون إنسان كبير؛ وطبقاً لذلك فالإنسان يقابل الكون كله.. راجع تناولنا التفصيلي لهذه الفكرة وأصولها، في الباب المعنون بالإنسان الكامل من كتابنا : الفكر الصوفي عند عبد الكريم الجيلي .

<sup>(</sup>٢) في الأصل: انفراد.

<sup>(</sup>٣) يقصد : لولا قوة صورة الإنسان ، ما صار ذلك الإنسان عاتباً .. وفي الحديث : خلق الله آدم على (صورة ) الرحمن !

<sup>(</sup>٤) في الأصل: ولا لرجوعه.

<sup>(</sup>٥) راجغع الفتوة فيما سبق .

<sup>(</sup>٦) سورة القيامة ، آية ٢٩.

<sup>(</sup>٧) العبارة من كلمات عثمان بن عفان المأثورة .

فالقرآن أحقُّ بالتعظيم من السلطان ، لأنه الكلام الجيد الذي ﴿لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، تنزيل من حكيم حميد﴾(١) لا رادَّ لأمره، ولا معقَّب لحُكْمه . يصدُق في نطقه ، ويعطى الشئ واجبَ حقّه .. فهو النور، والسلطان قد يجور .

\* \* \*

ومن ذلك ، مراتب الأحبة في منزل المحبة ، من الباب ١٨٥ :

الأحباب أرباب ، والمحبوب خلف الباب .. المحبُّ رَبُّ دعوى، فهو صاحبُ بلوى. لولا دعوى المحبة، ما طلبنا الجزاء من اللطيف.

المحبوب إن شاء وصل ، وإن شاء هجر ؛ فإذا ادَّعى محبة محبّه اختُبِر . المحبُّ في الاختبار ، والحبيب مصانٌ من الأغيار ، ولهذا ﴿ لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار﴾(٢)

للأحبة منزل في المحبة ؛ فحبيب حنيب ، وحبيب قريب . فالمحب إذا كان ذا جَنابة ، فما هو من القرابة (٢) . . وإذا لم يكن جنيباً ، كان قريباً ! قررب الحبيب بالاشتراك في الصفة (١) ، وجنابته في عدم الاشتراك فيها ، كما أعطت

<sup>(</sup>١) سورة فصلت ، آية ٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام ، آية ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) مرح اس عربى في العبارة بين ألفاظ الجنابة بمعنى القيام من مضاجعة المرأة، أو الدنيها في المفهوم الصوفى ، والجنابة بمعنى الحياية على حقوق الله واجتناب أوامره .. تم مزج بين لفظى القرابة بمعنى القرابة بمعنى الأسرة، و القرابة بمعنى أن يقسر العبيد بيا الله ، أي يسعد به.

<sup>(</sup>٤) الاشتراك في الصفة ، له عدة مستويات دلالية : الدخول في صفة المحبة .. الاتصاف بالصفات الربانية كالكرم والحلم .. تجلّى الصفات الإلهية على العبد .

المعرفة : تقرَّب إلى بما ليس لى (١) ! لما طلب القربَ الولى . . والـذى ليس لـه : الذَّلة والافتقار ؛ فهو الغنى العزيزُ الجبارُ ، والمتكبرُ خلف باب الدار .

أنظر إلى ما أعطاه الاشتراك والدعوى ، من البلوى ! هو فى النزوح بالجسم الصورى والعقل والروح ، ولهذا لايتجلى -لمن هذه صفته - إلا القُدُّوس السَّبوح . فالنزيه للعين ، لايقول بالاشتراك فى الكون(٢) .

\* \* \*

ومن ذلك ، الشوق والاشتياق للعشاق ، من الباب ١٨٧ : الشَّوْقُ يَسْكُنُ بِاللِّقَاءُ ، والاشْتياقُ يهَيِجُ بالالْتِقَاء لايَعرفُ الاشْتِيَاقَ إِلاَّ العُشَّاق.

مَنْ سَكَنَ بِاللَّقَاءِ ، فَمَا هُوَ عَاشِقْ .. عِنْدَ أَرْبَابِ الحَقَائِقْ .

مَنْ قَامَ بِثِيابِهِ الحريقُ ؛ كَيْفَ يَسْكُنْ ؟

وَهَلُ مِثْلُ هَذَا يَتَمَكُّنْ !

لِلْنَارِ النَّهَابُ ومَلْكُةً .. فَلاَ بُدٌّ مِنْ الحركة .

والحرَّكُةُ قَلَق . فَمَنْ سَكَن ، مَا عَشق .

كَيْفَ يَصِحُّ السُّكُون ؟ وَهَلْ في العِشْقِ كُمُون .. هُوَ كُلُّهُ ظُهُور، وَمَقَامُهُ نُشُور .

<sup>(</sup>۱) يُروى عن أبى يزيد البسطامى أنه قال: يارب، كيف الطريق إليك ؟ قال: إذا أردت أن تأتى إلى فأت بما ليس في قلت: سبحانك، وما ليس فيك ؟ قال: الفقر .. يقول البسطامى: فصرت أجالس الفقراء.

<sup>(</sup>٢) المراد من العبارة : إن الذي ينزه الذات الإلهية حق التنزيه ، لايقول بوحود شئ في الكون إلا الله . وهذه المقولة نراها بشكل أو بآخر ، في كتابات كبار الصوفية المعاصرين لابن عربي .

العَاشِقُ مَاهُوَ بِحُكْمِهِ ، وَإِنْمَا هُوَ تَحْتَ حُكْمٍ سُلْطَانٍ عِشْقِهِ .

ولاَ بِحُكْمِ مَنْ أَحَبُّهُ .. هَكَذَا تَقْتَضَى الْحَبُّةُ .

فَمَا حَبٌّ مِحبٌّ إِلا نَفْسَهُ } أَوْ ، مَا عَشِقَ عاشِقٌ، إِلا معنَاهُ وَحسَّهُ 1 لِللَّاكِ،

العُشَّاقُ يَتَأَلُّمُونَ بِالفِرَاقُ .. وَيَطْلَبُونَ لَذَّةً التَّلاَقُ .

فَهُمْ فِي خُطُوطِ نُفُوسِهِمْ يَسْعُون .

وَهُمْ فِي العُشَّاقِ الأَعْلُونِ .

فَإِنَّهُمْ العُلَماءُ بِالْأُمُورِ ، وَبِالَّذِي خَبَاهُ الحِقُّ خَلْفَ السُّتُورِ.

فَلاَ مَنَّةً لِحُبٌّ عَلَى مُحْبُوبِهِ ، فَإِنَّهُ مَعَ مَطلُوبِهِ ،

وَلاَ عَنْدَهُ مُحْبُوبٍ .. ومَرْغُوبٍ .

سِوَى مَا نَقَرُّ بِهِ عَيْنَهُ ، وَيَئْتُهجُ بِهِ كُونُهُ .

وَلُو أَرادَ الحِبُّ ، مَا يُريدُهُ الحُجُوبُ مِنَ الْهَجْرِ ..

هَلَكَ .. بَيْنِ الإرَادةِ ، وَالأَمْرِ ! وَمَا صَحَّ دَعُواهُ في الحَبَّةِ .

ولاً كَانَ مِنَ الأَحِبَّةِ ..

نفَكُّر ، تَعْثُر ا

\* \* \*

ومن ذلك ، الشَّطْحُ من الفَتْح ، من الباب ٢٠٢ : مَنْ شَطَحَ عن فناءِ شَطَحَ ! وهذا من أعظم المنح<sup>(١)</sup> ؛ إلا أنه يُلْتبسُ على

<sup>(</sup>١) الشطح: لفظة صوفية، تشير إلى تلك الأقوال الغربية التي تصدر عن أهل الطريق في حال -

السامع، فلا يعرف الجامع من غير الجامع<sup>(۱)</sup> .. ولهذا الالتباس ، جعلمه<sup>(۲)</sup> نقصاً بعضُ الناس ، من باب سَدِّ الذريعة ، لما فيها<sup>(۳)</sup> – بالنظر إلى المخلوق – من الألفاظ الشنيعة ، التي لاتجيزها لهم الشريعة.

فَمَنْ تَقُوَّى فَى هذا الفتح ، وعلم من نفسه أنه ليس بشاطح، لم يظهر عليه شيَّ من الشطح (1) . فلا يظهر الشطح ، من صاحب هذا الصف ، إلا إذا كان في حاله ضعف ..

ألا إن تبيَّن ذلك ، عند الواصل والسالك .. ألا ترى إلى ما قال صاحب القوة ، والتمكين في إنفاذ الأمر (٥) : أَنَا سَيدُ وَلَـدِ آدَمِ وَلاَ فَحْرُ (٢). فانظر إلى

<sup>=</sup> انجذابهم إلى الله ، كقول البسطامي سبحاني ما أعظم شأني ويمكن الرجوع إلى تعريفات هذه اللفظة وبيان مدلولها الصوفي، في كتباب الدكتور عبد الرحمين بدوى : شبطحات الصوفية (وكالة المطبوعات - دار القلم ، بيروت) .

وفى عبارة ابن عربى هنا، يقول إن الشطح إذا كان عن فناء حقيقى فى المذات الإلهية، فهو منحة ربانية .. وهو يستغل التشابه اللفظى بين كلمتى الشطح بمعنى التفوه بغريب الكلمات، والشطح بمعنى الحركة والذهاب إلى بعيد ؛ ليخلص من ذلك إلى أن الذي يقول الكلام الشاطح من مقام الفناء ، يذهب بالمعنى إلى الجهات البعيدة .

<sup>(</sup>١) الجمع هنا ، هو الجمع الصوفى بين العبد والتحليات الإلهية .. ويُقال في كلام العبد آنذاك أنه: كلامٌ بلسان الجمع .

<sup>(</sup>٢) أي : جعل الشطح .

<sup>(</sup>٣) أي : في العبارات الشاطحة .

<sup>(</sup>٤) يشير ابن عربى هنا إلى أن الشطح يصدر من أهل التلوين الذين تجذبهم الأنوار الإلهية وتعصف بجوارحهم .. أما أهل التمكين فلديهم المقدرة - بفضل الله - على الثبات، فلا يصدر عنهم الشطح .

<sup>(</sup>٥) يقصد : النبي محمد ﷺ .

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمذي في التفسير والمناقب ، وابن ماجمه في الزهد ٣٧ ، وابن حنبل في المسند المراه، ٢٨١، ٢٩٥ - ٢٩٥ ، ١٣٥، ٢٨١، ٢٩٥ . . وهو حديث مشهور .

أدبه في تَحَلِّيه ، كيف تأدَّب مع أبيه ، وما ذكر غير إخوته (١) . فالأديبُ من أخذ بأسُوته، فإن رَبَّه أدَّبه ، ومَنْ أدَّبه الحقُّ ؛ أنزل الناس منازلهم ، لَما تَعقَّق (٢).

\* \* \*

ومن ذلك ، الجامعُ واسعُ ، من الباب ٢٢٩ :

لو لم يكن في الجامع<sup>(۱)</sup> اتساع ، ما كان جامعاً بالإجماع . قلب المؤمن جامع للوسع<sup>(1)</sup> ؛ فغاية اتساعه على مقداره ؛ واتساعه على قدر أنواره ..

(١) الإشارة إلى أولاد آدم .. والمراد ، أن النبي 幾 لم يذكر إلا سيادته على البشر، مع أنه سيد الكونين !

 <sup>(</sup>۲) دمج ابن عربی هنا بین الحدیثین الشریفین : أدبنی ربی فأحسن تأدیبی - أمرت أن أنزل الناس
 منازلهم .

<sup>(</sup>٣) يستخدم ابن عربى كلمة الجامع بمعنيين .. الأول: الجامع بمعنى المسجد الذي تقام فيه الصلوات. والثاني: الجامع اسم الفاعل من جمّع ، وهو الصوفي في مقام الجمع (راجع الجمع والفرق فيما سبق).

<sup>(</sup>٤) يستند ابن عربى هنا إلى الحديث: ما وسعنى أرضى ولا سماواتى ووسعنى قلب عبدى المؤمن. وهو حديث قدسى مشهور عند الصوفية ، ذكره الغزالى فى الإحياء وشكّك فيه العراقى وابن تيمية .. وقد غاص الجيلى فى مفاوز هذا الحديث القدسى، فاستخرج المعنى التالى: لو كان العالم هو الأصل ، لكان أولى بالوسع من القلب ، فعلم أن القلب هو الأصل والعالم هو الفرع. ثم اعلم أن هذا الوسع على ثلاثة أنواع ، كلها سائغة فى القلب: النوع الأول هو وسع العلم، فليس لشئ غير القلب أن يعرف الله من كل الوجوه .. والنوع الثانى هو وسع المشاهدة، وذلك هو الكشف المذى يطلع القلب به على محاسن جمال الله تعالى فيذوق لذة أسمائه وصفاته ؛ فلا شي من المخلوقات يذوق ما الله تعالى إلا القلب .. والنوع الثالث هو وسع الخلافة وهو التحقّق بأسمائه وصفاته حتى يرى ذاته ، فيتصرّف فى الوجود تصرف الخليفة .. (الإنسان الكامل ٢/ ١٦).

فتجوُّل الإبصار ، على قَدْر ما تُكْشف له الأنوار ؛ ويكون السرور، على قَدْر ما يحصل لك من الكشف بذلك النور .

﴿ اللهُ نورُ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ ﴾ (١) فقد عَمَّ الرفعُ والحفض. فصاحب البصر الحديد (٢) ، يدرك به ما يريد ؛ ولهذا ، إرادة المحدث العقاصرة و دائرته ضيقة متقاصرة! ألا تراه ألبسه على ما قلناه في الخير : فِيهَا مَا لاَ عَينَ رَأَتْ ، وَلاَ نُحَطَرَ عَلَى قُلْبِ بَشَرٌ (٤) .

وهى جنّة محصورة ، والأمور فيها مقصورة ؛ فكيف بمَنْ لاياً خذه حَصْـرٌ، ولايسعه قَصْرٌ ؟ كيف ينضبط شأنه ، أو يحُدُّ مكانه من مكانه .. عينـه جَهَـلَ ، ولو عرف كونه (٥) !

\* \* \*

ومن ذلك ، المريدُ مَنْ يجد في القرآن ما يريد ، من الباب ٢٣٥ :

كان شيخنا أبو مَدْيَن<sup>(۱)</sup> يقول: *المويلُه ، مَنْ يَجِلُهُ في القُوآن كُلُ ما يويد!* ولقد صدق في قوله ، الشيخُ العارف ؛ لأن الله يقول ﴿ مَا فَرَّطُنَا في الكَتَابِ

<sup>(</sup>١) سورة النور ، آية ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الإشارة لقوله تعالى ﴿ . فكشفنا عنك غطائك فبصرك اليوم حديد . . ﴾ سورة ق آية ٢٢.

<sup>(</sup>٣) المحدث ، هو المخلوق .. وبالتحديد ، فالمراد هنا : الإنسان .

<sup>(</sup>٤) حديث مشهور في وصف الجنة ، والإشارة إلى تواضع الجنة بجانب نور الله .

<sup>(</sup>٥) المراد في العبارة : حتى إذا عرف الإنسان الكون ، فسيظل حاهلاً بنفسه وعين حقيقته .

<sup>(</sup>٦) الشيخ أبو مدين التلمسانى ، نزيل بجاية الشهير .. سخط عليه الفقهاء ، فوشوا به عند السلطان يعقوب المنصور ، فبعث إليه ليختبره ، وكان آنذاك شيخاً ضعيفاً ، فتمنى على الله أن لايرى السلطان ولا يراه ، وبينما هم مرتحلون إلى السلطان، وصل إلى تلمسان فمرض مرضاً شديداً، ونزلوا به هناك، فكان آخر كلامه : الله الحق .. وتوفى ؛ سنة ٤٩٥ هجرية (راجع مقدمة التحقيق).

مِنْ شَيَّ ﴾ (١) فقد حوى بجميع المعارف ، وأحاط بما في العلم الإلهَى من المواقف . . وإن لم تتناهى ، فقد أحاط علماً بها ، وبأنها لاتتناهى . فاسترسل عليها علمه، وأظهرها عن التتالى حُكْمه إلى غير أمّدِ ، بل لأَبِدِ الأَبَدِ .

فالمريد المكين ، مَنْ يقول - لما يريد- كُنْ فيكون (٢) .. فمن لم يكن له هذا المقام، فما هو مريد . والسلام !

من كانت إرادته قاصرة ، وهمِتُه متقاصرة ، لايتميَّز عن سائر العبيد ؛ فهذا معنى المريد (٣) .. فإن احتججت بقوله ﴿ إِنَّـكَ لاَ تَهُدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ فهذا معنى المريد (٣) .. فإن احتججت بقوله ﴿ إِنَّـكَ لاَ تَهُدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ فما أصبت . العلام ، مَنْ ينتقل من مقام إلى مقام؛ ذلك حكم الدار .. وأين دار البوار من دار القرار ؟

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، آية ٣٨.

<sup>(</sup>۲) المريد في الاصطلاح الصوفي ، هو المبتدئ في الطريق ، الذي يتلقّى معالم الشرع والتحقيق من شيخ يتولى هُداه .. هذا في المفهوم الصوفي العام، أما هنا ، فإن ابن عربي يرتفع بمفهوم المريد، ولايقصره على المبتدئ ، بل يطلقه على الصوفي المتصرف في الكون بقدرة الله، وهدذا الرجل يُسمى مريداً في كلام الشيخ الأكبر ، لأن إرادته هي ببإرادة الله، ولأنه العبد الرباني الذي تقرّب إلى الله حتى صار يقول للشئ كن فيكون ، وذلك ما حاء ذكره في الحديث القدسى: هازال عبدى يتقوب إلى بالنوافل حتى أحبه .. إلح .

<sup>(</sup>٣) تصف العبارات المريد بأنه: لاتتعدَّى إرادته ما أراده الله، فهى مقصورة على ذلك. وكذلك تقف همّته وتقتصر على أمر الله .. وهو كائنٌ بين الناس لايتميز عنهم بمظهر حاص، مع أنه بائنٌ ومتعال عليهم بتحقيق مخصوص ومقام رفيع عند ربه .

<sup>(</sup>٤) سورة القصص ، آية ٥٦ .. والإشارة إلى أن المحبُّ إلا ما يحبُّه المحبوب ، ولذلك فهو لا يتمنى إلا ما يريده الله ويحبه.

ومن ذلك ، الاغترابُ تَبَابِ (١) .. من الباب ٢٣٧ :

الغربة مفتاح الكُرَبِ ، ولولاها ما كانت القُرَب (٢) . القريب هو الغريب، وهو الخبيب . ولايقال في الحبيب أنه غريب ، هو للمحب عينه ، وذاته، وأسماؤه ، وصفاته ، لانظر له إليه ، فإنه ليس شيعاً زائداً عليه .

ماهو عنه بمعزل ، وماهو له بمنزل(۲) .

قيل لقيس(1) ليلي: مَنْ أنت ؟

قال: ليلي!

فيل له : مَنْ ليلي ؟

قال: ليلى!

فما ظهر له عين في هذا البين ، فما بقى اغتراب ، فإنه في تباب ؛ فَقُد عينه، وزال كونه .

العُشَّاق ، لايتصفون بالشوق والاشتياق .. الشوق إلى غائب ، وما تُمَّ غائب. مَنْ كان الحقُّ سمعه ، كيف يطلبه ؟ ومن كان لسانه ، كيف يعتبه ؟

<sup>(</sup>۱) التباب في اللغة: الخسران والهلاك (لسان العرب ٣٠٨/١) ومنه قوله تعالى ﴿وما كيد فرعون الله التباب في تباب في تباب في .

<sup>(</sup>٢) الغربة عند الصوفية هي الوحشة من الخالائق والأنس بالقرب من الخالق.

<sup>(</sup>٣) ينفى ابن عربى هنا تهمة الحلول ، فالصوفى فى هذا المقام لايتعـزل عـن الله، وهـو فـى نفـس الوقت ليس محلاً له .. ويلاحظ أن ماهو الأولى تشير إلى العبد ، و ماهو الثانيـة تشـير إلى الله تعالى .

<sup>(</sup>٤) هو قيس بن الملوح ، العاشق المشهور .. وهو هنا رمز للمحب الصوفي.

فأَيْنَ تَذْهَبُون (١) .. وما ثُمَّ أَيْنٌ ، عند من تحقَّق بالعين .

\* \* \*

ومن ذلك ، مَنْ شرب طرب .. من الباب ٢٥٦ :

لايطربُ الشارب ، إلا إذا شرب خمراً (٢) .. وإذا شرب خمراً فقد جاء شيئاً إمرا (٣) ؛ لأنه يخامر العقول ، فيحول بينها وبين الأفكار ، فيجعل العواقب في الأخبار ، فيبدى الأسرار برفع الأستار . فحرِّمت في الدنيا لعظم شأنها، وقوة سلطانها .. وهمي لَذَة للشَّاربينَ (٤) حيث كانت ، ولهذا ، عزَّت وما هانت . في الدنيا محرَّمة ، وفي الآخرة مكرَّمة . هي ألذُّ أنهار الجنان، ولها مقام الإحسان . عطاؤها أجزل العطاء ، ولهذا يقول مَنْ أصابه حكمها ، وما أخطأ :

## فَإِذَا سَكِرْتُ فَإِنَّنِي رَبُّ الْحُورُ نُقِ (٥) وَالسرِيَّـرِ

وهو صادق .. وإذا فارقه حكمها ، وعفا عنه رسمها ، يقول - أيضاً--ويصدق ، وقال الحق :

<sup>(</sup>١) سورة التكوير ، آية ٢٦.

<sup>(</sup>٢) يمزج ابن عربى هنا بين الخمر المحسوسة التي يجرمها الشرع ، وبين الخمر التي يرمز بها أهل الطريق للتحليات الإلهية التي تطيش بالعقول ، ثم يجمع مع ذلك خمر الجنة التي وعدا لله بها عباده المتقين .. ويدخل الشيخ الأكبر من هذا المزج اللطيف، إلى معنى السكر والصحو بمفهومها الحسى والنوقي ، ليخلص في النهاية إلى أن الصحو، حال أعلى من السكر .

<sup>(</sup>٣) تضمين من قول موسى للعبد الصالح في سورة الكهف : ﴿ لَقَدْ حَبَّتَ شَيْئًا إمرا ﴾

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات ، آية ١١.

<sup>(</sup>٥) الخورنق ؛ كلمة فارسية معربة تعنى : المحلس الذى يأكل فيه الملك (معجم الألفاظ الفارسية المعربة ص ٤٥) وهو اسم لقصر النعمان بن المنذر ، والسرير : العسرش .. والبيت من قصيدة مشهورة للشاعر الجاهلي المنخل المشكري الذي عشق زوجة النعمان المتجرَّدة فلقي حتفه.

وَإِذَا صَحَوْتُ فَإِنْنِي رَبُّ الشُّويِّهَة والبَعِيرِ (1) وَإِذَا صَحَوْتُ فَإِنْنِي رَبُّ الشُّويِّهَة والبَعِيرِ (1) وهذا المقام أعلى ، لأنه ربُّ الحيوان (٢) .. فتفطن لحذا الميزان .

ومن ذلك ، التنزيه تمويه .. من الباب ٢٨٠ :

إِنَّ الوُّجُودَ لِأَكْسُوانٌ وَأَشْبَسَاهُ

فَ لاَ إِلَّهُ أَسَا فِي الْكَسوْنِ إِلاَّ أَسُو جَلَّ الإلَـةُ فَمَا يَحْظَــى بِهِ أَحَدٌ

فَلَمْ يَقُلْ عَارِفٌ بِرَبِهِ مَسَا هــُـــو للهِ قَـــوْمٌ إذَا حَفْــوا بِحَصْرُيِــهِ

يَنْغُونَ وَصْلَتَهُمْ بِلِذَاتِهِ تَساهُــوا

قَدْ مَوَّهَ القَوْمُ بِالتَّنزِيــةِ وَهُــوَ هُمُ

في كُل حَسالٍ ، فَعَينُ القَسوْمِ عَيْنَساهُ وَاللهِ مَسا وَلَدَ الرَّمْنُ مِنْ وَلَسلهِ

وَمَسالَسةُ وَالسدُّ ، مَسا قَسمٌ إِلاَّ المُسسسو وَكُلُّ مَا فِي الوُجُودِ الكَوْن مِنْ وَلَدٍ

وَوَالِسِدِ هُو في تَحْقيقنَا مَا هُسو

<sup>(</sup>١) الشويهة ، تصغير شاة .

<sup>(</sup>٢) في البيت السابق كان القائلُ ربًا للجماد (الخورنق ، السرير) وهو هنا ربُّ الحيوان .. فهذا أعلى لأن الحيوان أعلى مرتبة من الجماد . وهكذا يُستخرج من الأبيات، أن الصحو أعلى من السكر!

ومن ذلك ، الدليلُ في حركة الثقيل ؛ من الباب ٢٩٣ :

الأمرُ جليل ، من أجل حركة الثقيل ؛ لايتحرَّك إلا عن أمرٍ مُهمٍ ، وخطبٍ مُلمٍ .. كزلزلة الساعة المذهلة عن الرضاعة (٢) ، مع الحبِّ المفرط في الولد، ولايلوى على أحد .

وقد ذهب بعض الأوائل ، أن العالم أبداً نازل ، يطلب بنزوله مَنْ أوجده، حين وحَده (١٠) . . والحقُّ لاينتهي ، فمن أول حركةٍ ، كان ينبغي أن يعتكف

(۱) الإشارة إلى الواقعة التي جرت يوم هجرة النبي الله حين نسام الإمام على في فراشه وسباب الكفار على باب الدار ينتظرون خروجه ، فرمي النبي على وجوههم بالرمل فلم يروه .. وجاء في القرآن ﴿وما رميت إذ رميت ولكن الله رمي .. ﴾ سورة الأنفال ، آية ١٧ .

(۲) الإشارة إلى ما يعرف بنظرية الهو هو وهى حقيقة صوفية تقرر أن لا موجود على الحقيقة إلا
 ا لله ، ففى مقام معبن يكون الفانى هو عين الذى فنى فيه ا

(٣) الآيات ﴿إِن زَلْزَلَة الساعة سَيْ عَظيم ، يوم ترونها تدهل كل مرضعة عما أرضعت وتضع كل
 ذات حمل حملها .. ﴾ سورة الحج ، الآية الأولى .

(٤) يبدو ابن عربى وكأنه يشير إلى (أرسطو) بقوله (بعض الأوائل) فقد ذهب أرسطو إلى أن الكون يتحرك بحركة دائرية حول الله ، وهي حركة عشق من الموجودات إلى الله ، أو المحسرك الأول كما يسميه أرسطو .

عليه، لأنه حَلَّ أن تَقطع إليه المسافات المحقّقة ، فكيف المتوهّمة (١) ؟
رسومٌ معلّمةٌ ، وأسرارٌ مكتّمةٌ
بيوتُ مُظلمة ، وألسِنَةٌ غير مُفْهمة
لأن الحيال ، يخيّل العلم به والمقال !
فَأَيْنَ تَذَهّبُونَ (٢) ، أو ماذا تطلبون ؟

يقول العارف لأبي يزيد: الله تطلبه توكته ببسطام (٢) .. فَدَلَّه على المقام (٤) .. فإن العبد يُسار به في حال إقامته، إما إلى دار إهانته ، وإما إلى دار كرامته.

\* \* \*

ومن ذلك، الإيثار ليس من صفات علماء الأسرار ؟ من الباب ٣٣٣ :

<sup>(</sup>۱) يردُّ ابن عربى هنا قول أرسطو بضرورة الحركة للكون ، للوصول إلى مبدأ الكون وعلّته .. وهو يستند في ردَّه إلى استحالة الوصول بالحركة نظراً لبعد المسافة بين الكون وخالقه . ولا يغيب عنا هنا ، أن القضية الأرسطية وردَّ ابن عربى عليها ، هي محض رموز يشير بها ابن عربى إلى الصلة بين الله والعالم ، كما يشير بها إلى ضرورة السكون القلبي أمام الله.

<sup>(</sup>٢) سورة النكوير ، آية ٢٦.

<sup>(</sup>٣) بسطام: بلدة كبيرة على الطريق إلى نيسابور . ومن عجيب ما يذكره المؤر عسون ، أنه لم يُرَ بها عاشق من أهلها قط، ومتى دخلها إنسان في قلبه هوى، وشرب من مائها، زال عنه العشق (معجم البلدان ١/ ٤٢١)

<sup>(</sup>٤) يستغل ابن عربى هنا التشابه اللفظى بين كلمة مقام كمرتبة صوفية ، وكلمة مقام بمعنى مكان الإقامة الحسية .. وفيما يخص حكاية أبى يزيد المذكورة ، فقد رويت في مناقب البسطامي. كما روى عنه أنه كان بعدها يُسأل : لم لا تسافر ؟ فيقول : صاحبي لا يسافر، وألا معه مقيم.

ما هُوَ لك ، فما تقدر على دفعه . وما ليس لك، فمالك استطاعة على منعه . . فأين الإيثار ؟ والأمر أمانة ، فأدّها إلى أهلها قبل أن تسلبها وتوصف بالخيانة . فاعطها عن رضى قلبك ، تَفُرْ برضا ربّلك . . فهو لاء(١) هم الأحياء وإن ماتوا :

لله قَـوْمٌ وُجَـودَ الحق عَيْنُـهُمُ

هُمُ الأَحَيَّاءُ إِنْ عَساشُوا وَ إِنْ مَساتُوا هُــمُ الأَعَـزُ أَلاَ يَسلُرُونَ أَنَّهُمُ

هُسمُ وَلاَ مَسا هُمُ إِلاَّ إذا مَساتُوا<sup>(٢)</sup> لله دَرُّهُسمُ مِسنْ سَادَةِ سَلَفُوا

وَحَلَّفُسونَسا عَلَى الْآثَسارِ إِذْ مَاتُسوا لاَ يَأْخُدُ القَوْمَ نَوْمٌ لاَ وَلاَ سِنَةٌ

وَلاَ يَوُودُهُ مَا حِفْظٌ (٣) وَلَوْ مَاتُوا فَكَيْفَ بِالشَّمْسِ لَوْ أَبْدَتْ مُحَاسِنَهُمْ

أَفْسَمْتَ بِالله إِنَّ اللهِ إِنَّ اللهَوْمَ مَا مَاتُــوا وَكُنْتَ تَصِـُدُقَ ، إِنَّ اللهِ أَخْبَـونَــا

<sup>(</sup>١) يقصد: علماء الأسرار.

<sup>(</sup>٢) يعنى : إن الأولياء لايعرفون مقامهم عند الله ، إلا بغد انتقالهم إلى جواره .

<sup>(</sup>٣) تضمين لقوله تعالى ﴿ولايؤوده حفظهما .. ﴾ سورة البقرة ، آية ٢٥٥.

[البسيط]

\* \* \*

ومن ذلك ، مَنْ وعظه النومُ من القوم ؛ من الباب ٣٧٤ : قال(٤) : مَنْ أراد أن يعرف حاله بعد الموت ، فلينظر في حاله إذا نام هو،

<sup>(</sup>١) يقصد : الشهداء .. فهم مثـل الأولياء ، كلاهما قُتـل فـى طاعـة الله ، الشهداء فـى سـاحة القتال، والأولياء فى ميدان الجاهدة . فالمجاهدة الروحيـة تسـلب الصوفـى مـن نفسـه الأمـارة ، حتى يقال عن الواحد منهم إنه : بلا نفس !

<sup>(</sup>٢) الآية ﴿ وَلاَتَّحْسَبْنَ الَّذِينَ قَتْلُوا فَي سَبِيلِ اللهِ أَمُواتًا ، بِل أَحِياءً عَنْدَ رَبِهُم يرزقون ﴾ .

<sup>(</sup>٣) المراد بالمحاريب هنا ، خلوات الأولياء التي يتعبدون فيها ويجاهدون نفوسهم بالرياضات الروحية. وقد استخدم ابن عربي لفظ محاريب بالذات ، لما فيه من اقستراب من لفظ الحرب التي يُقتل فيها الشهداء : أمثال الأولياء !

<sup>(</sup>٤) جميع الفقرات من هذا الموضع إلى آخر الباب ، تبدأ بقوله : قال ..

وَبَعُدَ النوم . فالحضرةُ واحدةٌ ، وإنما ضرب الله لنا ذلك مثلاً ؛ وكذلك ضرب اليقظة من النوم ، كالبعث من الموت .. لقومٍ يعقلون .

وقال: الدنيا والآخرة أختان، وقد نهى الله عن الجمع بين الأختين.. والجمع يجوز بين الضَّرَّتين، فما هما ضَرَّتان! لكن لما كان في الإحسان إلى إحدى الأختين بالنكاح، إضرار بالأخرى؛ لذلك قيل فيهما ضرَّتان.. فَتُنْبِهُ(١).

وقال: سفينتك مركبك، فاخرقه بالمحاهدة. وغلامك هواك، فاقتله بسيف المخالفة. وجدارك عقلك - لا، بل الأمر المعتاد في العموم (٢) - فأقمه تستر به كنز المعارف الإلهية عقلاً وشرعاً (٦) ، حتى يبلغ الكتاب أجله، إذا (١) بلغ عقلك وشرعك فيك أشدهما، وتَوَخيًا ما يكون من المنفعة في حَقِّهما.. وما أريد بالشرع إلا الإيمان، فإن العقل والإيمان: نورٌ على نور (٥).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) يمزج ابن عربى هنا بين أحكام الشرع الفقهية وحقائق التصوف ، لينتهى إلى القول بأن الــذى يختار الآخرة لايجوز له أن يعشق الدنيا.

<sup>(</sup>٢) بستدرك ابن عربى هنا ليشير إلى جدار الإنسان المائل للسقوط، أو الذى وصفته الآيات بأنه ويريد أن ينقض هذا الجدار ليس هو العقل فحسب، بل هو أمور الإنسان المعتادة، وما ألفه من طبائع الأشياء .. وهو لا محالة ساقط، بمعنى أنه: بالموت تنقلب المألوفات وتتغير المعقولات، ويدرك الإنسان أنه كان في حلم، وهذا ما ورد في قوله تعالى ولقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرم اليوم حديد .. ﴾ سورة ق ، آية ٢٢.

<sup>(</sup>٣) يستخدم ابن عربى هنما الرموز القرآنية المواردة فى قصة موسى والخضر بسورة الكهف (السفينة ، الغلام ، الجدار ) فيعطى كل رموز دلالة صوفية معينة تصل به إلى مفهوم خاص بترك الدنيا ، وقتل هوى النفس ، وإقامة حدار الشريعة التي تصون الحقيقة .

<sup>(</sup>٤) في الأصل : فإذا .. وقد أصلحنا بمحذف الفاء حتى يستقيم النص ومعناه .

<sup>(</sup>٥) سورة النور ، آية ٣٥.

ومن ذلك ، ما يحصِّل صاحبُ الرِّحْلة عن كل نِحْلة ؛ من الباب ٣٧٥:

قال: الرحلة من الأكوان إلى الله تعالى ، جهلٌ به تعالى . فلو رأى وجه الحق في كل شئ (۱) ، لعرف قوله تعالى ﴿وَلَكُلِّ وَجُهَةٌ هُوَ مُولِيهَا ﴾ (۲) وقوله ﴿وَلَكُلِّ وَجُهَةٌ هُوَ مُولِيهَا ﴾ (۲) وقوله ﴿وَلَكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهاجَا﴾ (٤) على الاعتبارين في قوله مِنْهَاجَا (٥) .

وقال: الظلمة دليلٌ على علم الغيب، والنور دليلُ على عالم الشهادة. فالليل لباسٌ ؛ فأنت الليل (٢) .. والنهار للحركة، فهو للحق .. شؤنة الحركة حياة ، وهي حَقية ؛ والسكون موت، فهو خَلْقيٌّ .. ومع هذا ، فله (٨) ما سَكَنَ بالوجهين - من السكون والثبات - ولك ما تحرَّك بالوجهين : من ، وإلى ..

<sup>(</sup>١) هناك ثلاث عبارات تتكرر كثيراً عند الجيلى وابن عربى وغيرهما ، منسوبة إلى أبى بكر الصديق وغيره .. تقول العبارات على التوالى :

ما رأيت شيئًا إلا ورأيت الله بعله.

ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله معه.

ما رأيت شيئًا إلا ورأيت الله فيه.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، آية ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آية ١١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة ، آية ٤٨.

<sup>(</sup>٥) يقصد ؛ على اعتبار المعنى الظاهر للكلمة ، وعلى اعتبار معناها الباطن.

<sup>(</sup>٦) يشير ابن عربى هنا إلى أن الوجود الإنسانى الجسمانى ، يحيط بالنفس والروح ويحبسهما فى كهف الظلمات الدنيوية .. فالأنا هى الليل الحيط بنا.

<sup>(</sup>٧) في مقابل المعنى المشار إليه في الهامش السابق ، يجعل ابن عربي النهار وما يشتمل عليه من نور، و الحركة التي هي التحليات الإلهية التي لاتنقطع ، هما صفة الحق تعالى .

 <sup>(</sup>٨) أى: الله عزَّ وجلَّ .

ولا اعتبار لليل ولا لنهار، فله ما فيها من حُكْم الإيجاد ؛ ولك ما فيها من الانتفاع . والنومُ راحةٌ بدنيةٌ ، ومكاشفاتٌ عينيةٌ غيبيةٌ .

وقال : إرداف النعم وتواليها ، إرفادُ الحق ومِنَحُهُ لعباده .. فمَنْ اتقى الله فيها سعد ، ومَنْ لم يتَّقِ الله فيها شقى .

وقال: مواهب الحقّ لاتحجير عليها، فبلا تَقُلُ: لم نُعُطَ .. فإن الحقّ يقول: لم تَأْخُذ . الدليلُ ما ورد من التكليف .. قيل لك الاتفعل فعلت، قيل لك افعل لم تفعلُ .. هكذا الأمر!

## \* \* \*

ومن ذلك ؛ الفرقُ في الوحي ، بين التُّحْتِ والفَوْق .. من الباب ٣٧٦:

قال: إذا قام المكلّف بما خاطبه به رسوله ، من حيث ما بَلّغَهُ عن رَبّهِ - لامن حيث ما سُنَّ له (١) - فما دَخَلَ له، مما أَتْحَفَهُ الحقُّ به في ميزان قيامه، فذلك: العلم المكتسب .. وما خَرَجَ عن ميزانه ، ولايقبله ميزان عمله، فذلك : علم الوَهْب الإلهي . فالعلمُ الكَسْبيُّ نصرُ الله ، والوَهبيُّ فَتْحُهُ .. فَإِذَا جَاءَ نَصْرُ الله والفَتْحُ (٢) ، عُلِمَ أنه قد قام بحَقٌ ما كُلّف ؛ وإذا انقادت إليه قواه - الحِسِّية والعقلية - فمشت معه على طريقه ، الذي هو صراط الله ، لا صراط الرّب؛ فليشكر الله على ما خولّهُ به وحبّاه .

<sup>(</sup>١) المراد ؛ أن يتبع الإنسان بلاغ الله للناس ، ولا يتبع طبيعته الأرضية وقوانين الطبيعة المحسوسة ، فطبع الإنسان يميل به إلى الراحة ، والعبادة فيها مؤونة وتعب ومشقة .. وهكذا يخالف العابد طبعه ، ويتبع رسوله ؛ مع أن الطبع مسنون ا

<sup>(</sup>٢) سورة النصر ، الآية الأولى .

وقال: خَفي عن الناس طاعة إبليس، بلعنة الله إياه.. كما خَفى عنهم موافقة الملكِ<sup>(۱)</sup> رَبَّه – في خلافة آدم – بثناء الله عليهم ورضاه عنهم (۲).

\* \* \*

ومن ذلك ؛ الاستقصاء ، هل يمكن فيه الإحصاء .. من الباب ٣٨٣ :
قال : إذا رأيت مَنْ يتبرأ من نفسه (٢) ، فلا تطمع فيه .. فإنه منك أشد تبرئاً (٤) . فافهم !

وقال: مَا ثُمَّ ثُقَةً بشئ ، لجهلنا بما في علم الله .. فيالها من مصيبة ! (٥) وقال: ما ثُمَّ إلاَّ الإيمان ، فلا تعدل عنه . وإيَّاك والتأويل (٦) فيما أنت به

<sup>(</sup>١) يقصد: الملائكة الذين سجدوا لآدم وأطاعوا أمر الله.

<sup>(</sup>٢) تثير هذه الفقرة ما يُعرف عن ابن عربي بالفرق بين الأمر الإلهى التكويني ، والأمر الالهى التكليفي .. فقد عصى إبليس ربه من حيث الأمر التكليفي بالسحود لآدم ، لكنه طائعٌ في الوقت ذاته للأمر التكويني الذي اقتضى في الأزل أن ينزل الإنسان إلى الأرض ويتعرض لغواية إبليس .. وكان أمر الله قدراً مقدوراً!

<sup>(</sup>٣) الذى يتبرأ من نفسه ، هو الصوفى الذى خلص من آفات النفس ومطالبها العتيدة ، فهو لا يميل مع ميل النفوس ، ولا يرى لنفسه ما يوجب الإشارة إليها ، كأنه يتبرأ منها الله تعالى .. وقد ذهب فريق من الصوفية مذهباً عميقاً فى مخاصمة النفس وإماتة رغباتها الحقيرة، حتى أنهم كانوا يظهرون لمن حولهم ما يستوجب الذم واللوم ، خوفاً من مدح الناس لهم ، وما يجلبه ذلك عليهم من مغالبة لخيلاء النفوس وإعجابها بذاتها ، وهذا الغريب يُعرف باسم : الملامتية (راجع رسالة الملامتية لأبي عبد الرحمن السُّلمي، نشرة الدكتور أبو العلا عفيفي – القاهرة (راجع رسالة الملامتية لأبي عبد الرحمن السُّلمي، نشرة الدكتور أبو العلا عفيفي – القاهرة ٥ ١٩٤٠).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: تبرأ.

<sup>(°)</sup> يشير الشيخ الأكبر هنا إلى قلق العارف وعدم طمأنينته بحاله .. وهذا مقام مَنْ قال : لو كانت إحدى قدمي في الجنة والأخرى في النار ، ما أمنت مكر ا لله .

<sup>(</sup>٦) التأويل هو صرف الألفاظ إلى غير ظاهرها .. وهو أمر محفوف بالمخاطر في فهم القــرآن ــ

مؤمنٌ ، فإنك ما تظفر منه بطائلٍ ، ما لم يُكْشف لك عيناً .

وقال: اجعل أساس أمرك كله على الإيمان والتقوى، حتى تبين لك الأمور (١) ، فاعمل بحسب ما بان لك ، وسِرْ معها إلى ما يدعوك إليه (٢) .

وقال: إجعل زمامك يد الهادى (٢) ، ولا تتلكاً (٤) ، فيسَلَّط عليك الحادى، فتشقى شقاء الأبد.

وقال: من كانت داره في الدنيا الجنان (٥) ، خِيفَ عليه .. وبالعكس!

إذا كانت الحنان فالمراد أن من يعيش في الدنيا عيشة ناعمة ، فهو غير مأمون عليه من الخشونة في الآخرة ، وبالعكس . والأصل في هذا المعنى ، ما ورد في الحديث من أن : أشاء الناس ابتلاء الانبياء ، ثم الأمثل فالأمثل .

وإذا كانت الجنان فالمراد أن من كانت الدنيا حنَّةُ له، فهو لايأمن في الآخرة بوالأصل في ذلك ، الحديث الشريف : اللئيا سجن المؤمن وجنة الكافر .

<sup>-</sup> وغيره . وقد أكد أثمة الصوفية على أنه لا يجوز إلا للكمل من أهل الطريق الصوفى ، ولا يجوز إطلاقاً للمبتدئ وعوام الخلق .

<sup>(</sup>١) المراد ببيان الأمور هنا ، إدراك ما يحتجب خلف آيات الشريعة الظاهرة من معان وحقائق ربانية.

<sup>(</sup>٢) يقصد: ما يدعوك الله إليه.

<sup>(</sup>٣) الهادى ؛ النبي محمد ﷺ .. ويُجعل الزمام في يديه ، بأن يلتزم الإنسان بشريعته ﷺ .

<sup>(</sup>٤) يريد الشيخ الأكبر بالتلكؤ هنا ، ما يكون من التكاسل في الأخذ بفروض الله، والتفريط في السنن النبوية ، ومتابعة النفس في ركوب الرخص ، وطلب الراحات .. وغير ذلك مما يقعد بالهمة عن تحصيل السعادة في الدارين . وقد يكون التلكؤ هو تعسف المتأول الذي لم يرق مقامه لمرتبة التأويل.

<sup>(</sup>٥) في الأصل جاءت الكلمة بلفظ الحنان واعتبرنا سقوط النقطة عند طبع الفتوحات فصححناها بلفظ الجنان ولكل اللفظين وحة ومراد:

ومن ذلك ؛ مَنْ خَيَّركَ .. فقد حَيرَّك ، من الباب ٤٠٠ :

قال: ما دعا الملأ الأعلى إلى الخصام (١) ، إلا التخيير في الكَفَّارات. التخيير حيرة ، فإنه يطلب الأرجح أو الأيسر ، ولا يُعرف ذلك إلا بالدليل .. فقدية من صيام أو صدقة أو نسك ، فكفارته إطعام عشرة مساكين من أواسط ما تطعمون أهليكم، أو كسوتهم ، أو تحرير رقبة (٢) .

وقال: إذا خيرًك الحقّ في أمور، فانظرُ إلى ما قدَّم منها بالذكر، فاعملُ به .. فإنه ما قدَّمه حتى تَهْمُمَ به وبك، فكأنه نَبهك على الأخذ به . ما تزول الحيرة عن التخيير، إلا بالأخذ بالمتقدِّم. تلا رسول الله على حين أراد السعى في حيحة الوداع ﴿إِنَّ الصَفَا وَالمرُّوةَ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ ﴾(٢) ثم قال أَبْلَمُ بما بَعَمُ الله اللهِ المُعَلَمُ عن التخيير، وهذا عين ما أَمَرْتُكَ به لإزالة حيرة التخيير، القصفا .. وهذا عين ما أَمَرْتُكَ به لإزالة حيرة التخيير، الله على الصَفا ..

<sup>(</sup>١) الآية : ﴿مَا كَانَ لَي عَلَمُ بِالْمَلَا الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصَمُونَ .. ﴾ سورة ص ، آية ٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ، آية ٨٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آية ١٥٨.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم بلفظه الوارد هنا ، ورواه السيوطى مسنداً .. وروى النسائى عن حابر : أبدأوا بمه بدأ ا لله به. وصحَّحه ابن حزم (انظر ؛ السيوطى : جمع الجوامع برقم ٢٧/ ٩٩، ٩٩، ١٠١/٢٩.

<sup>(</sup>٥) يتخذ الصوفية من هذا المبدأ وسيلةً للاختيار ، فهم على سبيل المثال يجعلون الاسم الله أعلى من الاسم الرحمن لأنه سبق في الآية ﴿قُلُ ادعوا الله أو ادعوا الرحمن .. ﴾ الإسراء/ ١١٠، ومنهم مَنْ يجعل لاسم الله الهيمنة على جميع الأسماء ، ويعدُّه : الاسم الأعظم .

ومن لطائف الأخذ بهذا المبدأ الذي يشير إليه الشيخ الأكبر ، ما فعله شيخنا حسين معوض الخلوتي في رحلته الأخيرة للحج منذ بضع سنين ، حين أمر جيمع المريديين بأن يحلقوا رؤوسهم ، فقال له بعضهم ما معناه أنه يمكن الاكتفاء بالتقصير .. فتلا عليهم قوله تعالى الالتخان المسحد الحرام إن شاء الله آمنين محلقين رءوسكم ومقصرين .. كه الفتح ، آية ٢٧، مشيراً إلى أن الأحذ بما ورد أولاً ، أولى .. وصارت سنة للمريدين بعد ذلك.

وإذا أردنا تعميق هذا المبدأ ، وجدناه ينسحب أيضاً على السلوك الإنساني بشكل كلي، -

لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوُةٌ حَسَنةٌ ﴾(١) .

\* \* \*

ومن ذلك؛ مَزَلَّةُ الأقدام في بعض أحكام العقول والأحلام .. مــن البــاب ٤٠٧ :

قال: العارفُ مَنْ عبد الله من حيث ما شرَع، لا من حيث ما عَقَــل مـن طريق النظر (٢).

- بحيث يعنى : اتباع الفطرة ! فقد فَطَر الله الناس أولاً على التوحيد ، ثم جعل لهم الحواس والعقل .. فإذا تابعنا مبدأ الشيخ الأكبر ، فإن الأحذ بالتوحيد - الذي بداً الله به حين فطر الناس -يصير أولى من اتباع ما سوى ذلك من تخيلات الحس وتصورات العقل. ولا يقدح فى ذلك ، ما ورد من أنه أول ها خلق الله العقل .. إلخ لأن لفظ أول هنا تعنى : حسين خلق الله العقل .. إلخ أ

(١) سورة الأحزاب، آية ٢١.

(۲) يرى الشيخ الأكبر - وغيره من كبار الصوفية - أن العبادة الحقة لله لاتتأتى من النظر العقلى،
 وإنما من الإيمان بالشريعة .. وهذا ما يجعلنا نتوقف عند نظرة الصوفية للعقل وهى نظرة خاصة
 تتلخص فى الآتى :

إن أول مقامات العقل عند الصوفية ، هو عقل الفطرة الذي يخرج به الصبى والرجل من صفة الجنون، فهو الذي يميز الإنسان به بين الخير والشر ، ويعسرف به الأمر والنهى . والمقام الثانى للعقل هو عقل الحجمة الذي يعد مناط التكليف ويصل به الإنسان إلى خطاب الله للبشر، حين يبلغ الإنسان الحلم ، والمقام الشالث هو عقل التجربة الذي يصير به الإنسان حكيماً ، ولذا جاء في الحديث الشريف : لاحكيم إلا ذو تجربة .

وللعقل على هذا النحو مهام ، فهو الذي يسير به الإنسان في طريق العلم الحسى، فيعرف حقائق الموجودات وطبائعها وقوانين الطبيعة .. ويسير به الإنسان في طريق الفقه والمعاملات، فيستنبط به الأحكام ويكشف عن الحكم الشرعية في معاملة أهل الدنيا .. وبالعقل يعقل الإنسان نفسه عن متابعة الهوى ، يمعنى أن يعقلها كما تعقل الدواب، فلا تقوده النفس إلى ما فيه هلاكها وهلاكه .

وقال: العقلُ قَيْدَ مُوجده، والشرع والكشف أرْسله .. وهو لله الحق الله المحقدة المحتودة المحتو

وقال: للهوى في العقل حُكَمٌ خفيٌّ، لايشعر به إلا أهل الكشف والوجود.

وقال: أثر الأوهام في النفوس البشرية، أظهرُ وأقوى من أثسر العقول.. إلا مِنْ شاء اللهُ.

وقال: من رحمة الله بنا، أنه رفع عنا المؤاخذة بالنسيان، والخطأ، وما نحدًّث به أنفسنا. فلو أخذنا بما ذكرنا، لهلك الناس<sup>(۲)</sup>.

ويفرق الصوفية بين العقل واللب .. يقول الحكيم الترمذى : اعلم أن اللب الايكنون إلا الأهل الإيمان، الذين هم خاصة عباد الرحمن الذين أقبلوا إلى طاعة المولى ، وأعرضوا عن النفس والمدنيا، فسماهم الله أولى الألباب وخصهم بالخطاب وعاتبهم بأنواع العتاب ومدحهم في كثير من الكتاب وفاتقوا الله يا أولى الألباب .. واتقون يا أولى الألباب .. وما يذكر إلا أولو الألباب .. فمدح الله أولى الألباب وبين مراتبهم وسرائرهم مع ربهم، لأنه خصبهم بنور اللب. وأما عند عامة أهل الأدب ، ومن هم معرفة بشسى من اللغة، فإن اللب هو العقل .. ولكن بينهما فرق ، كما بين نور الشمس ونور السواج، مع أن كلاهما نور (ببان الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب – تحقيق نقولا هير، ص ٤٧ وما بعدها). وابن عربي يتحدث هنا عن العقل بصدد الألوهية ، وهو المقام الذي لايمكن للعقل فيه أن يصل إلى الحقائق .. فحقائق الألوهية لا يتعرف عليها العبد إلا بقوة أخرى هي القلب الذي ينظر بنور الله ، فيتمكن من الكشف .

<sup>(</sup>۱) المراد هنا أن العقل حاول تحديد الله في صورة معينة يعلقها .. أمسا الشمرع الدينسي والكشف الصوفى ، فهما لايحدان الله بل يقرران أن همو الأول والآخر والظاهر والباطن ﴾ وأنه تعمالي فوق كل ما تصوره الوهم الإنساني .

<sup>(</sup>٢) كلام الشيخ الأكبر هنا ، صياغة لمعنى الآية ﴿ولو يؤاخذ الله الناس بما كسبوا ، ما تــرك على ظهرها من دابة .. ﴾ سورة فاطر ، آية ٤٥.

وقال : ما سُمِّيت العقولُ عقـولاً ، إلا لقصورهـا على مَنْ عَقَلَتُه -مـن العُقَال- فالسعيد مَنْ عَقَلَتُه الشرع ، لا من عَقَّله غير الشرع .

\* \* \*

ومن ذلك ، تنبية : لاتضاهى النور الإلهى .. من الباب ٢٠٠ :
قال : الحسقُ لايضاهى ، لأنه ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ ﴾ (١) إنما الله ﴿ إِلَهُ وَاحِدُ ﴾ فأين المضاهى ؟

وقال: صفاتُ التشبيه<sup>(۲)</sup> مُضَاهاةٌ مشروعةٌ .. فما أنتَ ضاهيت! وقال: العقلُ ينافى المضاهاة، والشرع يثبت وينفى<sup>(۳)</sup>، والإيمان بما جاء به الشرع هو السعادة .. فلا يتعدَّى العاقل<sup>(٤)</sup> ما شَرَّع اللهُ له!

(۱) سورة الشورى ، آية ۱۱.

<sup>(</sup>٢) صفات التشبيه هي ما ورد في القرآن من قوله تعالى ﴿ يد الله فوق أيديهم ﴾ ومثل قوله ﴿ يَعْرِي بِأَعْيِنِنا ﴾ وقوله ﴿ يَعْرِي بِأَعْيِنِنا ﴾ وقوله ﴿ يَعْرِي بِأَعْيِنِنا ﴾ وقوله ﴿ يَعْرِي بِلْكِ مِن آيات الجلوس على العرش والكشف عن الساق . قال المعتزلة بضرورة تأويل هذه الآيات بما يتفق مع التنزيه .. وقال عبد الكريم الجيلي: فثبّة إن شِبْت ، ونَزّة إن شبت ، فإنك على كل حال غارق في تجلياته ا

<sup>(</sup>٣) يرى ابن عربى هنا أن الحكم العقلى يقرر أن المضاهاة غير مقبولة، لأنه تعالى ﴿لِيس كمثله شي المرع نفى للمضاهاة شي فلا يمكن أن يشابه الله أى شي أو يضاهيه . ومع ذلك ففي الشرع نفى للمضاهاة وإثبات لها .. راجع ما قلناه في الهامش السابق .

<sup>(</sup>٤) يقصد الشيخ الأكبر بالعقل هنا ، ما يدرك به الإنسان من حيث هو مؤمن ؛ وعلى ذلك لا يوصف الملحد والمبتعد عن الشرع بأنهما عاقلان .. ويمكن القول إن ابن عربى يفرق هنا بين نوعين من العقل الأول محاص بالمفهوم الشائع ، وهو قياس الأمور .. والنوع الآخر هو العقل بالمفهوم الصوفى ، وهو سير الأمور ومعرفة حقائقها. ولايتأتى هذا العقل الآخر إلا بمتابعة الشريعة .. (راجع ما سبق) .

وقال: العاقل مَنْ هَجَرَ عَقْلَهُ ، واتَّبع شَرَّعه ، بعقله ، من كونه مؤمناً .
وقال: اكملُ العقول ، عقلٌ ساوى إيمانه .. وهو عزيز .
وقال: لو تصرَّف(١) العقلُ ما كان عقلاً .. فالتصريف للعلم لا للعقل .
وقال:

لِلْعَقْلِ لُبُّ وَلِلاَّلْبَابِ أَحسُلاَمُ وَلِمُ وَجُودِ الكَوْنِ أَحْكَمَامُ وَلِلْهَى فِي وَجُودِ الكَوْنِ أَحْكَمَامُ غَضِى اللَّيَالِي مَعَ الأَنْفَاسِ في عَمَهِ لِلْحَوْضِ فِيسِهِ ، وَ أَيَّسامٌ وَ أَعْسُوامُ لِلْحَوْضِ فِيسِهِ ، وَ أَيَّسامٌ وَ أَعْسُوامُ وَمَالَنَسا مِنْسَهُ مِنْ عِلْسِمٍ وَمَعْرِفَةٍ وَمَالَنَسا مِنْسَهُ مِنْ عِلْسِمٍ وَمَعْرِفَةٍ لِللَّ القُصُسُورُ وَأَقْسَدَامٌ وَإِيهَ سِلَمُ اللَّهِ نَفْسَى العِلْمِ عَنْكَ بِسِهِ العِلْمُ عَنْكَ بِسِهِ العِلْمُ عَنْكَ بِسِهِ اللَّهِ نَفْسَى العِلْمِ عَنْكَ بِسِهِ اللَّهِ نَفْسَى العِلْمِ عَنْكَ بِسِهِ اللَّهِ فَهُ وَ أَوْهَسَامُ وَالْمَسِطَ]

التصريف ، هو الحكم في الموجودات .. وابن عربي هنا يستغل التضاد بسين التصرُّف والعقــل
 فالتصرف والتصريف حركة ، والعقل تقييد .

(٢) من الأبيات الشعرية الشهيرة:

نهايةُ إقسام العقولِ عُقَالً وأكثرُ سعى العالمين ضلالً

وهذا البيت (من الطويل) ينسب إلى فخر الدين الرازى ، المعروف بابن خطيب الرى.

(٣) في الأصل : كلما .. ويلاحظ في أول الأبيات أن الشيخ الأكبر يعدَّد المراتب الآتية لــــلإدراك: العُقُل .. النُّهي .

وقال : العاقلُ ، مَنْ لعقله أَعْقَلَ أنه لايَعْقِلُ .. فمتى عَقَلْتَ جَهَلْت<sup>(۱)</sup> . عد علا علا

ومن ذلك ، مَنْ أَبِي أن يكون من النقباء .. من الباب ٤٥٦ :

قال: النقيبُ<sup>(۲)</sup>، مَنْ استخرج كنز المعرفة بالله من نفسه، لما سمع قوله عزَّ وجَلَّ ﴿ سَنُرِيهِمْ آيَاتَنَا في الآفَاقِ وَفي أَنْفُسِهِمْ ﴾ (٣) وقوله ﴿ وَفي أَنْفُسِكُمْ أَنْفُلِكُمْ أَنْفُسِكُمْ أَنْفُسِكُمْ أَنْفُلِكُمْ أَنْفُسِكُمْ أَنْفُسِكُمْ أَنْفُلِكُمْ أَنْفُلُولُكُمْ أَنْفُسِكُمْ أَنْفُسِكُمْ أَنْفُسِكُمْ أَنْفُسِكُمْ أَنْفُلُكُمْ أَنْفُلُكُ أَنْفُونُ أَنْفُونُ أَنْفُلُكُمْ أَنْفُلُكُمْ أَنْفُونُ أَنْفُلُكُمْ أَنْفُونُ أَنْفُونُ أَنْفُونُ أَنْفُلُكُمْ أَنْفُلُكُمْ أَنْفُونُ أَنْفُونُ أَنْفُلُكُمْ أَنْفُلُكُمْ أَنْفُلُكُمْ أَنْفُونُ أَنْفُ

وقال : مَنْ أَبَى أَن تكون<sup>(٥)</sup> له مثل هذه المعرفة .. لم يكن من النقباء .

وقال: لما علم أن بين الدليل والمدلول وجهاً رابطاً، زهد في العلم بالله من حيث نظره في الدليل -وليس سوى نفسه- وكان عَنْ عرف نَفْسَهُ بالله .. وقد ذهب إلى ذلك جماعة من أصحاب النظر، مثل أبى حامد(١)، ولكن لنا

<sup>(</sup>١) يقصد ، متى عقلت بالعقل الظاهر ، جهلت الحقائق الباطنة .

<sup>(</sup>٢) النقيب مرتبة صوفية في هرم الولاية الذي على قمته القطب ويليه الإهاهان ثم يأتي بعد ذلك الأوتاد ثم الأبدال و النقباء وأخيراً: الرقباء والنجباء. ولكل مرتبة في هذا المترتب الطبقي للأولياء، أحكام وحقائق .. (راجع، الحكومة الباطنية للدكتور حسن الشرقاوي، الطبعة الأولى، ص ٥٠ وما بعدها) وفي كلام الشيخ الأكبر هنا، سوف يستغل التشابه اللفظي، فيربط بين تلك المرتبة الروحية وبين التنقيب في النفس ا

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت ، آية ٥٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات ، آية ٢١.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: يكون.

<sup>(</sup>٦) هو الإمام الغزالي الشهير ، حُمَّة الإسلام ، صاحب إحياء علوم الدين وغيره من الكتب التي - كما يقول ياقوت الحموى - ملأت الأرض .. توفي بطوس بعد حياة حافلة سنة ٥٠٥ هجرية. يصفه الذهبي بأنه : الشيخ الإمام البحر ، حجة الإسلام ، أعجوبة الزمان ، زين اللين أبو حامد عمد بن محمد الغزالي ، صاحب التصانيف والذكاء المفرط (سير أعلام النبلاء =

فى ذلك طريقة غير طريقتهم . فإن الذى ذهبوا إليه فى ذلك لايصح ، والذى ذهبنا إليه يصح ؛ وهو أن نأخذ العلم به إيماناً ، ثم نعمل عليه ، حتى يكون الحق جميع قوانا فنعلمه به ، فنعلم عند ذلك نفوسنا به ، بعد (١) علمنا به . وهذه طريقة أهل الله فى تقدُّم العلم بالله.

\* \* \*

۳۲۲ /۱۹ چیانه فی:

المنتظم ١٠/٩- الكامل ١٠/١٠ وفيات الأعيان ١٠/٢- المختصر في أخبار البشر ٢/٣٧/٢ تاريخ الإسلام ١٠/٤- دول الإسلام ٢/٤٣- العبر ١٠/٤ - الوافي بالوفيات ١/ ٢٣٧/٢ مرآة الجنان ١٠/٣- مرآة الجنان ١٠/١٠ مرآة الزمان ١/ ٢٥ - طبقات الشافعية الكبرى ١٩١/٦ البداية والنهاية ٢/٢٣/١ - النجوم الزاهرة ٥/ ٢٠٣ - مفتاح السعادة ٢/ ٣٣٢ - روضات الجنات ١٨٠ . بالإضافة إلى ما لاحصر له من الشروح لكتب الغزالي ، والدراسات التي تناولته .

ونأتى لمراد ابن عربى هنا ، فنشير أولاً إلى أن الغزالى قد دخل طريق التصوف من باب نظرى، فقد استعرض الفرق ومذاهبهم، فلم يجد أفضل عنده من طريق الصوفية .. حتى جاء عليه يوم، احتبس صوته و لم يتمكن من إلقاء دروسه فى المدرسة النظامية ، فشعر أنها دعوة للدخول التام فى غمار التصوف ، فترك كل شواغله وتزهد، وصار إلى ما صار إليه من سلوك صوفى (راجع ترجمة الغزالى الذاتية التى يؤرخ فيها لتجربته ، وجعلها بعنوان : المنقذ من الضلال).

ويرى الشيخ الأكبر أن طريقة الغزالى غير طريقته ، فالغزالى بدأ بالعلم النظرى حتى يعرف نفسه، فيكون آنذاك قد عرف ربه، فيتحه إليه .. أما طريقة ابن عربى فهى تبدأ بالشريعة والإبمان، ثم تشرع فى العمل بالعلم حتى يعرف الصوفى ربه ، ويكون آنذاك قد عرف الله بالله – وهذا يختلف عن معرفة الله بالدليل النظرى – ثم يعلم الصوفى كمل شئ بالله، ومن جملة الأشياء التي يعرفه : نفسه .. ويمكن توضيح الفرق بين الطريقتين فى الآتى:

- طريقـة الغزالى : النظر العقلي ← الدليل على الله ← معرفة النفس ← معرفة الله.
  - طريقة ابن عربى: الايمان العمل بالعلم → معرفة الله → معرفة النفس.

(١) في الأصل: وبعد.

ومن ذلك: دين الأنبياء واحدٌ ، ما ثُمَّ أمرٌ زائدٌ ؛ وإن اختلفت (١) الشرائعُ، فَثُمَّ أمرٌ جامعُ .

الدينُ عِنْدَ الأَنْبِيَاء وَحِيدُ<sup>(۲)</sup>
وَمَقَامُهُ بِينْ الأَنْامِ شَدِيدُ
فإذَا الرجَالَ<sup>(۳)</sup> تَفَطَّنُوا لِرَحيلِهُ
عَنْهُمْ وَقَامَ هُمْ بِلَاكَ شَهِيدُ
جَاءُوا إِليهِ مُهَطَّعِينَ<sup>(٤)</sup> لَعَلَّهُ
يَوْمَا بِقَصْهِ هُمُ إِلَيْهِ يعُود<sup>(٥)</sup>
يَوْمَا بِقَصْهِ هُمُ إِلَيْهِ يعُود<sup>(٥)</sup>
[الكامل]

(١) في الأصل: اختلقت.

(۲) هو دين التوحيد الذي ورد فيه أنه الفطرة .. فقى الحديث الشريف: كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجساله" ويخصوص نظرية ابن عربى في الديانات وحقيقتها ، يمكن الرجوع إلى (كرم أمين أبو كرم: المعاني الصوفية للعبادات في مذهب ابن عربى - رسالة ماحستير بآداب الإسكنلوية ١٩٨٩) فقد تعرَّضت الرسالة إلى نظرة الشيخ الأكبر للشرائع ورسوم الدين وقواعده . كما يمكن الرجوع إلى الفصل الذي عقدناه تحت عنوان حقيقة الليانات في كتابنا : عبد الكريم الجيلي فيلسوف الصوفية .

(٣) المراد بالرجال : أهل الولاية .

- (٤) هطع في اللغة : أقبل على الشئ ببصره فلم يرفعه عنه . وفي القرآن الكريم : ﴿مهطعين مقنعي رؤوسهم﴾ والمهطع : الذي ينظر في ذُلُّ وخشوع (لسان العرب ٣/ ٨١١) .
- (°) مراد ابن عربى من الأبيات: أن الدين إذا حبت حلوته بين الناس، قام إليه رحال من الصفوة وهم هنا: الصوفية فحاءوا إلى حقيقة الدين بكل عشوع، وعكفوا على أصوله، فلعله يعود إليهم بهذا السعى الصادق الخاشع إليه .. وتنبهنا الأبيات إلى اللور الذى يلعبه مشايخ التصوف وصفوة رحاله في كل عصر، فأولتك يعيدون للدين حرارته بأحوالهم الباهرة، فيتحدد على أيديهم مع دوران الزمان .

قال(١): هو إقامة الدين، وأن لايُتَفرَّق فيه . ما خلق الله أبغض إليه من الطلاق(٢) ، وهو بيد مَنْ أخذ بالساق ، فلماذا يُقصد إلى البغيض مع هذا التعريض؟

نكاحُ عَقْدٍ وعرس شهدوا، بتنا ببكرٍ صُهُبا ؛ في جُدَةٍ عمياء . نفوسٌ زُرِّجت (٢) بأبدانها ، و لم يكن ناكُحها غير أعيانها (٤) . ثم أنه مع التكدُّر والانتقاص، ﴿ لات حين مناص (٥) ﴾ ثم مع هذا يدعو ويجاب، ﴿ إِنَّ هذا لشئ عُجاب (٢) ﴾ وأعجب من ذلك ﴿ جبالٌ سُيِّرت (٧) ﴾ فكانت سراباً و ﴿ سماءٌ فَتحت فكانت أبواباً (١) ﴾ ذات ﴿ حُبُك ﴾ (١) وبروج، وأرواحٌ لها فيها نزولٌ وعروجٌ ، و أوواحٌ لها فيها نزولُ وعروجٌ ، و أوواحٌ ما فيها نزولُ ،

<sup>(</sup>١) يبدأ الشيخ الأكبر من هذا الموضع في التعبير بأسلوب شديد التركيز بمتلئ بالتضمينات القرآنية لفظاً ومعنى ، ليعطينا نصاً فريداً من النصوص الرمزية الرائعة .

<sup>(</sup>٢) الإشارة للحديث : أبغض الحلال عند الله الطلاق.

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى ﴿وَإِذَا النَّفُوسُ زُوحَتُ ...﴾

<sup>(</sup>٤) النكاح في كلام ابن عربي يعنى الخلق والإيجاد .. وهو هنا يضع أمامنا صورة تشبيهية لطيفة، فيحعل التزاوج بين النفوس الأرضية الكائنة بالفعل ، وبمين الأصول الأزلية الثابتة في العلم الإلهي. وهذه الأخيرة هي المشار إليها بالأعيان (راجع ما قلناه عن الأعيان الثابتة فيما سبق).

<sup>(</sup>٥) الآية ﴿كُم أَهْلَكُنَا مِن قبلهم مِن قرن فنادوا ، ولات حين مناص .. ﴾ سورة ص ، آية ٣.

<sup>(</sup>٦) الآية ﴿ أَجعل الآلهة إلها واحداً إن هذا لشئ عجاب .. ﴾ سورة ص ، آية ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة التكوير ، آية ٣.

<sup>(</sup>٨) الآية ﴿وفتحت السماء فكانت أبواباً .. ﴾ سورة النبأ ، آية ١٩.

<sup>(</sup>٩) الآية ﴿والسماء ذات الحبك .. ﴾ سورة الذاريات ، آية ٧.

<sup>(</sup>١٠) الآية ﴿ كيف بنيناها وزيناها ومالها من فروج .. ﴾ سورة ق ، آية ٢.

أين العروج (١). هذا موضع الاعتبار ﴿ فاعتبروا يَا أُولَى الأَبْصَار ﴾ (٢). والله ، إن أمراً نحنُ فيه لمريج (٣) .. وإن زوجاً زَوَّجنا به . لبهيج (٤) .

سقفٌ مَرْفوع<sup>(٥)</sup> ، ومهادٌ مَوْضوع<sup>(١)</sup> .

ووتدٌ مَفْروق ، ووتدٌ مُجْموع<sup>(٧)</sup> .

ظُلُّمةٌ ونور ،

وبَيْتُ مَعْمور ،(^)

(۱) يشير الشيخ الأكبر هنا إلى غرابة العروج الإنساني في طبقات السماء التي همالها من فروج الإنساني أو لله يشير الشيخ الأكبر هنا إلى غرابة العروج الإنساني في هذا الكون المحكم .. ألا يدل ذلك على أن الأمر سراً هو موضع الاعتبار والنظر ؟ ولذا قال عقب ذلك : هذا موضع الاعتبار ، فاعتبروا يا أولى الأبصار.

- (٢) سورة الحشر ، الآية الثانية .
- (٣) الآية ﴿ بَالَ كَذَبُوا بَالْحَقَ لَمَا جَاءَهُمْ فَهُمْ فَي أَمْرُ مُرْيِحٍ .. ﴾ سورة ق ، آية ٥.
- (٤) الآية ﴿ اهتزت وربت وأنبتت فيها من كل زوج بهيج .. ﴾ سورة الحج، آية ٥ والآية: ﴿ وَالْقَيْنَا فِيهَا رُواسِي وَأَنْبَنْنَا فِيهَا مِن كُل زُوج بهيج .. ﴾ سورة ق ، آية ٧.
  - (٥) الآية ﴿ والسقف المرفوع . . ﴾ سورة الطور ، آية ٥.
  - (٦) الآية ﴿ أَلَمْ نَجْعَلُ الأَرْضُ مَهَاداً.. ﴾ سورة النبأ ، آية ٦.
- (٧) جمع ابن عربى بين مفهوم الأوتاد الوارد في القرآن كصفة للحبال (سورة النبأ، آية ٧) والمعنى الصوفى للأوتاد (وهم مرتبة في التسلسل التصاعدي للأولياء) والمصطلح العروضي المستخدم في أوزان الشعر .. حيث الوتد المجموع هو الأحرف الثلاثة ، يكون الأول والثاني متحركين والثالث ساكناً ، وعلامته // ٥ . أما الوتد المفروق فهو ثلاثة أحرف ، يكون الأول والثالث متحركين وبينهما ساكن ، وعلامته /٥/ (انظر ؛ مفاتيح العلوم للخوارزمي، ص ١٠٣).
  - (٨) الآية ﴿والطور وكتاب مسطور في رق منشور والبيت المعمور ..﴾ سورة الطور ، آية ٤.

ويَحْرُ مُسْجور ،(١)

ومياةً تغور .. ومراجل تفور.

فَارَ التَّنُور<sup>(٢)</sup> ، واتَّضحتُ الأمور

ُنجُومٌ مُشرْقةٌ ، ورجُومٌ مُحُرقةٌ<sup>(١٢)</sup> .

شهُبُ ثواقب ، وشهُبٌ ذات ذوائب (١٠) ..

كُلَّما نَجَمت ، ذهبت !

ياليتَ شِعْرِي : ما الذي أنارها ، وما الذي أوجب شرارها .

وأخواتها ثوابتً لاتزولُ ،(٥)

في طلوع وأفولُ

ليلٌ عَسْعَسْ ، فظهرت كواكُبه ..

وصباحٌ تَنَفَّسْ (٦) ، فَضَحَهُ راكُبه

جوارٌ خُنْس في مجاريها ، وظباءٌ كُنْس<sup>(٧)</sup> لتحفظ ما فيها.

<sup>(</sup>١) الآية ﴿والبحر المسحور إن عذاب ربك لواقع .. ﴾ سورة الطور ، آية ٦.

<sup>(</sup>٢) الآية ﴿ حتى إذا حاء أمرنا وفار التنور .. ﴾ سورة هود ، آية ٤٠.

<sup>(</sup>٣) الآية ﴿ولقد زينا السماء الدنيا بمصابيح وجعلناها رجوماً للشياطين .. كه سورة الملك، آية.

<sup>(</sup>٤) الإشارة إلى ما يعرف اليوم بالمذنبات .. وهي أحسام فلكية مندفعة باحتراق .

<sup>(</sup>٥) النحوم الثوابت: هى الكواكب التى فى السماء جميعاً، ما عدا الكواكب السيارة السبعة: زحل ، المشترى ، المريخ ، الشمس ، الزهرة ، عطارد ، القمر .. وسميت ثابتة لأنها تحفظ أبعادها على نظام واحد ولاتسير عرضاً .. (مفاتيح العلوم ، ص ٢٣٥)

<sup>(</sup>٦) الآية ﴿والليل إذا عسعس والصبح إذا تنفس .. ﴾ سورة التكوير ، آية ١٧.

<sup>(</sup>٧) الآية ﴿ فلا أقسم بالخنس الجوار الكنس . . ﴾ سورة التكوير ، آية ١٥.

ليلٌ ونهار ، أنحادٌ وأغوار ، إبدارٌ وإسرار..

يا أهلَ الأفكار:

أَقْسَمَ نَحِيُّكُم (١) قَسَماً لا لغو فيه ولا ثنيا ، إن الذي (٢) جاء بهذا كله لصادق. يُؤمن به - لابل يعلمه - الظالم لنفسه ، والمقتصد ، والسابق . . شخص من الجنس (٣) ، أيِّد بروح القُدْس .

قيل له : بَلِّغُ ، فَبَلَّغُ .. وذَكِّرَ ، فَأَبْلَغُ

وقَذَفَ بالحقِّ على الباطل ، فَدَمَّعْ !

فزهقَ الباطلُ ، وتحلَّى العاطلُ .

نشأةُ الآخرة ، رَدُّه في الحافرة .

كيف يكون التَّجَسُّدُ .. مع التَّقَيُّدُ (1) ؟!

إِنْ كَانَ نَفْسَ الأَمْرِ انقلابُ عِينَ ، فقد جهل الكون (٥٠).

<sup>(</sup>١) يقصد نفسه حين يناجى أهل الأفكار .. وهم طبقة تقابل بالتضاد : أهل الأسرار ا

<sup>(</sup>٢) يقصد النبي محمد ﷺ ، فهو الذي حاء بآيات القرآن ، وهو -كما سيرد في العبارات التاليـة-المؤيَّد بروح القدس ، الذي بَلَّغ ما أُنزل عليه ، وذكَّر الناس بربهم .

<sup>(</sup>٣) أى من جنس البشر .. وفي القرآن الكريم ﴿قد جاءكم رسول من أنفسكم ﴾

<sup>(</sup>٤) يتعجّب ابن عربى هنا من قول النصارى ، ومَنْ ذهب منعبهم ، إن الله قد يتحسّد فى شخص المسيح .. إذ كيف للمطلق اللامحدود ، أن يتقيد بما هو متعين ومحدود فى صورة بشرية.

<sup>(°)</sup> يواصل الشيخ الأكبر نقده لفكرة التحسُّد وحلول اللاهوت في الناسوت ، أو الله في الإنسان . . فيشير إلى أن القائل بانقلاب الحقيقة الإلهية إلى النشأة الإنسانية ، يبدل على جهله بطبيعة الكون .

وإِنْ كَانَ فِي النظرِ ، فَهُو مِن مُغَالِطُ البِصرِ (١) .

فإذا انبهم الأمرُ ، وأشكل ، فما لك إلا أن تتوكُّل !

فاسلم وجهك إلى الله وأنت محسن ، تَكُنْ مِمَّنْ استمسكَ بسالعُرْوة الوثقي (٢) .. فإنه خيرٌ لك وأبقى -

وكُنْ مع الرعيل الذي خُطب بقوله ﴿واللهُ خيرٌ وأبقى (٣) -. ﴾

تكن السعيد ، الذي لايشقى .

فإِن نَزَلْتَ عن هذه الدرجة ، فانزلْ إلى ﴿ الآخرةُ خيرٌ و أَبقى (١) .. ﴾

فإنهم ، وإن كانوا سعداء .. فإنه لايستوى المؤمنون الميتون على فرشهم، والشهداء.

فلكل علمٍ رجال ، ولكل مقامٍ حال ،

ولكل بيتٍ أهل ، ومع كل صعبٍ سهل ..

<sup>(</sup>۱) يستمر ابن عربى فى نقد الفكرة السابقة ، فيحعل قول القاتل بانقلاب الأعيان فى النظر ، إلى خطأ الناظر وغلط البصر .. ويلاحظ هنا أن الشيخ الأكبر استغل ترادف لفظ النظر بمعنى الرؤية والمشاهدة الحسية .

<sup>(</sup>٢) الآية ﴿من أسلم وجهه الله وهو محسن فله أجره عند ربه .. ﴾ سورة البقرة ، آية ١١٢ والآيـة ﴿ومن يسلم وجهه إلى الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة الوثقى .. ﴾ سورة لقمان ، آيـة ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة طه ، آية ٧٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعلى ، آية ١٧ .. ومراد ابن عربى : أطلبُ الله أولاً ، فإن لم يرتفع همك وهمتك إلى طلب الله ، فأطلب الآخرة .. فكلاهما خير وأبقى ، مع اختلاف المقامين .

وهذا القدرُ كافٍ في هذا الباب، لمن علم فطاب، وأوتى الحكمة وفصل الخطاب.

انتهى الباب ، بانتهاء المجلدة الخامسة والثلاثين من هذا الكتاب .. والحمد لله، وصلّى على محمدٍ رسوله .. بخط مُنشئ هذا الكتاب .

\* \*